# INSTRUCTION CATHOLIQUE,

PAR DEMANDES ET PAR REPONSES,

SUR LES DROITS

### DE L'AUTEL ET DU TRONE.

Où l'on prouve la Vérité des Principes combattus par les Auteurs de la Revolution de France.

Par M. D. P. S. D. M. & C. D. P.

Erit enim tempus, cum sanam doctrinam non sustinebunt; sed ad sua desideria coacervabunt, sibi magistros prurientes auribus.

2 Tim. c. iv. v. 3.

WINCHESTER.



# PREFACE.

ES Auteurs de la Révolution de France, pour éxécuter le projet qu'ils avoient conçu de proferire le Christianisme et d'abolir la Monarchie, ont à la fois attaqué les droits de l'Autel et du Trône, et tâché de persuader au peuple qu'il étoit libre de se donner, d'un côté des guides dans les voies du salut, et de se choisir de l'autre des chess dans l'ordre politique.

Peu contens de perfécuter de la manière la plus injuste, la plus tyrannique et la plus barbare, tous ceux qui avoient le courage de rester attachés à leurs devoirs, ils ont inondé le Royaume de libelles, tous plus insidieux et plus pervers les uns que les autres, dont le seul but étoit d'accréditer et de propager la séduction. Tantôt ils ont attaqué l'Autel et calomnié ses Ministres, asin de les avilir dans l'esprit des gens crédules; tantôt ils ont attaqué le Trône, calomnié le Monarque et les partisans de la Monarchie, asin de bouleverser l'Empire. Quiconque s'est montré sidèle à Jesus Christ et à César, les a eu pour

oppresseurs acharnés: en tout ils ont employé la mauvaise foi, la persidie, le parjure et le mensonge: c'est par ce moyen qu'ils sont venus à bout de faire tomber tant d'infortunés Ecclesiastiques, dont nous pleurons la chute, et d'égarer tant de Chrétiens, dont nous espérons le retour.

L'Objet de cet ouvrage est de mettre sons les yeux du public ces principes vrais, lumineux et invariables, qui, pendant quatorze cens ans, ont soutenu la France, et l'avoient rendue la plus belle, la plus ancienne et la plus florissante Monarchie de l'Europe.

- 1. On l'a rédigé par Demandes et par Réponses; parce que cette méthode simple rend les principes plus familiers et plus sensibles, et les met plus à la portée du grand nombre.
- 2. On a plus ou moins dévelopé les principes dans les réponses, selon que le besoin de la multitude a paru l'exiger; et c'est pour cela que l'on a cru devoir quelquesois sacrisser la précision à l'utilité. Des réponses trop concises n'auroient pas été généralement saisses; or, comme on a écrit pour le peuple, il a fallu le mettre dans le cas d'appercevoir la verité.
- 3. On n'a rien négligé pour rendre les citations éxactes, afin que chacun puisse vérifier à loisir dans les sources; et si l'on en a produit beaucoup de Latines, c'est que l'on a voulu rapporter les expressions des auteurs mot pour mot, asin que dans une matière de cette importance, tout Catholique instruit puisse s'assurer par lui-même, si on les a prises dans leur sens propre et naturel.

D'ailleurs, beaucoup d'Ecclésiastiques se procurent cet ouvrage; or dans un tems, où presque tous nos livres ont été livrés aux flammes, on a cru entrer dans leurs vues en leur presentant ici des autorités probantes, qu'ils ne seront plus à portée de puiser dans les sources, si leur bibliotheques, composées des mêmes auteurs éxacts, d'où ils sont tirées, sont du nombre de celles, que la méchanceté a fait enlever, piller ou bruler.

- 4. On montre dans la première partie, que l'Eglise a reçu de Jesus-Christ, une forme de gouvernement, qu'il n'est en son pouvoir ni de changer, ni même d'altérer; elle en est en esset dépositaire, et non pas propriétaire; elle doit conserver soigneusement ce que Jesus-Christ lui a consié.
- 5. On montre dans la feconde partie, que l'autorité des Rois vient de Dieu, et que refister aux Rois, c'est resister à l'ordre établi par Dieu même.

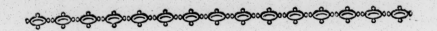
Jesus-Christ, après nous avoir enseigné que l'une et l'autre autorité, l'autorité Spirituelle et l'autorité Temporelle, sont deux autorités distinctes qui émanent de Dieu et non des hommes, nous soumet sans réplique à leur empire, lorsqu'il nous dit: "Rendez à César ce qui est à César, et à Dieu ce qui est à Dieu." Renoncer à ces principes, c'est abjurer le Christianisme et renoncer au Ciel.

#### AVIS DE L'EDITEUR AUX CATHOLIQUES.

L'AUTEUR, pour des raisons de pure circonstance, s'est contenté de mettre les lettres initiales de son nom; mais nous assurons les Catholiques, si souvent trompés par des productions anonymes, que l'ouvrage que nous leur présentons aujourd'hui, sera, dans le tems convenable, publiquement avoué par son auteur.

Nous aurons seulement la satisfaction de dire avec certitude, qu'il est imprimé pour seconder les louables intentions de Prélats illustres, qui se proposent d'en recommander, par un Mandement, la lecture à leurs Diocésains; et nous ajoutons en outre, qu'au moment de l'impression, plus de douze cens Ecclésiastiques Catholiques, et tous exilés pour la foi, ont souscrit pour s'en procurer des exemplaires.





## INSTRUCTION CATHOLIQUE,

SUR

LES DROITS DE L'AUTEL ET DU TRONE.

Divifée en deux Parties.

Duo quippe sunt, quibus principaliter mundus regitur, Auctoritas Sacra Pontificum et Regalis Potestas. PAP. GELAS. Epist. 3. ad ANASTAS. IMPER.



#### PREMIERE PARTIE.

#### SUR LES DROITS DE L'AUTEL.

CHAP. I.

#### DE L'EGLISE.

D. QU'est-ce que l'Eglise?

R. Le mot Eglise dérive d'une expression Grecque, qui veut dire Assemblée, Congrégation, Société. Il se prend en dissérens sens: tantôt il se prend pour le corps de l'Eglise en général; et c'est dans ce sens que le prend St. Paul, lorsqu'il nous dit que "J. C. est le chef du corps de l'Eglise." Ipse est caput corporis Ecclesia. [co-Loss. I. v. 17.] Tantôt il se prend pour le corps des Pasteurs auxquels il appartient d'enseigner, de reprendre et de corriger; et c'est dans ce sens que le prend J.C. lorsqu'il dit, que "celui qui n'écoute pas l'Eglise doit être regardé comme un payen et un publicain."

Si quis Ecclesiam non audierit, sit tibi sicut ethnicus et publicanus. MATT. 18. v 17. Q elquefois il se prend pour l'Eglise d'une Province ou d'un Royaume; et c'est dans ce sens qu'on dit l'Eglise d'Asrique, l'Eglise de France, l'Eglise d'Espagne, &c. D'autrefois il se prend pour un Diocese en particulier; et c'est dans ce sens que l'on dit l'Eglise de Lyon, l'Eglise de Rouen, l'Eglise de Bayeux, &c. Le mot, Eglise, enfin se prend pour le lieu où s'assemblent les Fidèles; et c'est dans ce dernier sens que l'emploie le Vulgaire, pour désigner le Temple où ceux de telle ou telle Paroisse exercent le culté solemnel qu'ils rendent à Dieu. Or nous prenons ici le mot, Eglise, en tant qu'il désigne la société des Fidèles confidérée collectivement avec les Pasteurs qui les dirigent; et dans ce sens nous répondons que l'Eglise est la Société des Fidèles qui font profession de la même Foi et participent aux mêmes Sacremens, sous l'autorité des Pasteurs légitimes, dont le Chef visible est le Pape, Evêque de Rome, Successeur de S. Pierre et Vicaire de J. C. sur la terre.

D'après cette définition, il est facile de distinguer ceux qui sont de l'Eglise d'avec ceux qui n'en sont pas. Elle comprend trois parties, la profession de la même. Foi, la participation aux mêmes Sacremens, l'obéissance aux Pasteurs légitimes, dont le Chef visible est

Notre S. Pere le Pape.

1° Les Juifs et les Infidèles ne sont pas de l'Eglise: n'ayant point été baptisés, ils n'appartiennent point à la Société des Fidèles. 2°. Les Hérétiques publics ne sont plus de l'Eglise: ils ont cessé de professer la même soi, et l'Eglise les a retranchés de son sein pour leurs erreurs. 3°. Les Catéchumènes, c'est-à-dire, ceux que l'on prépare au Baptème, et les Excommuniés ne sont pas de l'Eglise; quoiqu'ils professent la même Foi, ils ne participent point aux mêmes Sacremens. 4°. Les Schismatiques, dont le Schisme est maniseste, ne sont plus de cette Société sainte: il est bien vrai qu'ils professent la même Foi, et qu'ils participent aux mêmes Sacremens; mais ne reconnoissant point l'autorité des

Pasteurs légitimes, et vivant entiérement séparés du S. Siége, ils ne sont plus membres de l'Eglise Catholique, Apostolique et Romaine.

D. Quelles personnes sont donc de l'Eglise?

et

nd est

de

nd

i/e

ur

r-

le

le

1s es

11

fe

ne

té

le

r.

e

ft

à

e

e

S

e

t

S

t

R. Ce sont les personnes, qui ayant été baptisées, sont profession de la Foi Catholique sous l'obéissance des Pasteurs légitimes, et ne sont point séparées par l'Excommunication.

D. Les pécheurs, c'est-à-dire, les Fidèles qui ont perdu la grâce sanctifiante par le péché, sont-ils de l'Eglise?

R. Ils sont du corps de l'Eglise, parcequ'ils y tiennent par les liens extérieurs de la profession de la même Foi, de la participation aux mêmes Sacremens, et qu'ils vivent sous l'obéissance des Pasteurs légitimes; mais ils ne sont, par défaut de Charité, qu'imparfaitement de l'âme de l'Eglise?

D. Que faut-il pour être parfaitement de l'âme de l'Eglise?

R. Il faut, outre les liens extérieurs qui nous y attachent, être doué de la grâce fanctifiante, animé du même esprit, soumis au même Chef invisible, et vivre dans la communication des biens spirituels.

D. Combien y a-t-il de sortes d'Eglises ?

R. Parlant à la rigueur, il n'y en a qu'une seule et veritable; néanmoins les Théologiens en distinguent Trois, qui sont comme ses trois Etats dissérens: 1° L'Eglise Militante, qui est celle que nous voyons exister sur la terre. 2°. L'Eglise souffrante, qui existe dans le purgatoire. 3°. L'Eglise Triomphante, qui existe dans le Ciel, et se trouve composée des Bienheureux, qui régnent avec J. C. dans la gloire.

D. Y-a-t-il une règle sûre pour distinguer la véritable Eglise de toute espèce de sectes, qui voudroit réclamer ce beau nom? R. On peut la distinguer et la connoître par ses Carac-

tères et ses Propriétés.

Ses Caractères sont l'Unité, la Sainteté, la Catholicité, l'Apostolicité; nous les trouvons exprimées dans le Symbole, qu'elle chante en célébrant nos Saints mysteres: Unam, Sanctam, Catholicam, Apostolicam.

Ses Propriétés sont la Visibilité, l'Indéfectibilité, l'Infaillibilité. Elles sont rensermées dans ces paroles de J. C. à ses Apôtres: Ecce ego vobiscum sum omnibus diebus, usque ad consummationem sæculi; " je serai avec vous tous les jours jusqu'à la consommation des siecles."

MATTH. C. 28. V. 20.

En effet, s'il promet à ses Apôtres d'être avec eux jusqu'à la fin du monde, c'est pour perpétuer et propager l'ouvrage qu'il avoit commencé: or le but de cet ouvrage étoit, et sera dans tous les tems, d'opérer la conversion du genre humain, et d'attirer tout à lui, selon cette parole, que nous lisons dans l'Evangile: "Lorsque j'aurai été élevé de terre, j'attirerai tout à moi." Et ego si exaltatus fuero à terra, omnia trabam ad me ipsum. JOAN. C. 12. v. 32. Mais pour le faire avec succès, et pour que les peuples puissent aller à lui, il faut qu'ils ayent un centre senfible et commun qui les rassemble, autrement ils seroient comme des brebis errantes, sans savoir de quel côté ils devroient tourner leurs pas. Son Eglise doit donc être visible, et s'il promet d'être avec elle " tous les jours jusqu'à la fin du monde," ce n'est point pour se cacher, mais pour se manisester. La visibilité est donc renfermée dans ces paroles: Ecce ego. . . . . 2º Il promet d'être avec elle jusqu'à la fin du monde; elle doit donc éxister " jusqu'à la fin des tems;" car cette affistance présuppose son existence. Elle est donc indéfectible, ou perpetuelle. 3° Enfin il promet d'être avec elle "tous les jours jusqu'à la consommation des siecles." Conduite par un tel chef, elle ne pourra donc jamais errer; elle est et sera donc toujours réellement infaillible, soit assemblée, soit dispersée. La Visibilité, l'Indéfectibilité, l'Infaillibilité sont consequemment renfermées dans cette promesse de J. C. à ses Apôtres: Ecce ego vobiscum sum omnibus diebus usque ad consummationem sæculi.

D. L'Eglise Romaine peut-elle se glorifier de réunir en sa faveur ces Caractères et ces Propriétés?

R. Elle le peut avec justice : elle présente en effet les

Caractères propres à la veritable Eglise.

1° Esse présente l'Unité: elle est Une par l'unité de sa Foi, una sides; EPH. C. 4. V. 5.—par l'unité de sa doctrine, qu'elle tient de J. C. et des Apôtres, et dont la certitude lui est garantie par la tradition constante des S. Docteurs. Elle est Une par l'union de tous ses membres sous un même Chef invisible, qui est J. C. et sous un même Chef visible, qui est le Souverain Pontise. Ensin Elle est Une par l'Unité de son esperance: Vocati essis in una spe vocationis vestræ. IBID.—et des biens spirituels qu'elle possède.

2° Elle est Sainte par J. C. son Auteur, qui est Saint et la Source de toute Sainteté, par sa doctrine qui est Sainte et qui le sera toujours, par la Sainteté des Sacremens qu'elle administre, par les Saints ensin qu'elle renserme dans son sein, et qu'elle y rensermera toujours à l'exclusion de toutes les autres sociétés qui se disent

Chrétiennes.

3°. Elle est Catholique, c'est-à-dire, qu'elle n'est bornée ni par les tems ni par les lieux. Elle n'est point bornée par les tems, puisqu'elle doit exister jusqu'à la sin du monde: Usque ad consummationem sæculi. Elle n'est point bornée par les lieux, puisque Jesus-Christ envoya ses Apôtres vers toutes les nations, sans en excepter

aucune: Euntes docete omnes gentes.

4°. Elle est Apostolique, tant parce qu'elle croit et enseigne ce qu'ont crû et enseigné les Apôtres, que parceque ses pasteurs sont par une suite non interrompue les vrais et légitimes Successeurs des Apôtres. Pie VI. actuellement assis sur le Siege de Rome, remonte de Pape en Pape jusqu'à S. Pierre et par S. Pierre à Jesus-Christ. "Ils laisseront après eux des héritiers, dit le cé-

lébre Bossuet en parlant des Apôtres, ils ne cesseront de se substituer des Successeurs les uns aux autres, et cette race ne finira jamais."INSTR.PASTOR.SUR LES PROMESSES DE L'EGLISE, L'AN 1700. N° 6. Toute société, qui ne réunit point ces quatre differens caractères, n'est certainement point cette véritable Eglise sondée par Jésus-Christ, étendue et propagée par les Apôtres.

D. Votre réponse est satisfaisante pour les Caractères, mais elle ne dit rien des Propriétés.

R. Les Propriétés de l'Eglise sont au nombre de Trois, avons nous dit: la Visibilité, la Perpétuité ou l'Indéfectibilité, et l'Infaillibilité; or l'Eglise Romaine les

presente avec avantage.

1°. La Visibilité: Il a existé dans tous les siecles une succession visible de Pasteurs et une Société visible de Fidèles Catholiques. Leur éxistence sut si authentique dans tous les siecles, que, si du tems de S. Augustin, par exemple, on demandoit s'il y avoit des Catholiques, dans quel lieu et dans quel endroit ils se réunissoient, on répondoit qu'il y en avoit, et on montroit aussitôt le lieu de leur assemblée. On nommoit les Pasteurs; on désignoit les simples particuliers qui étoient membres de cette Communion. Mais ce qui est plus marquant encore, c'est que Rome et dissérens Royaumes ont toujours conservé cette Religion comme dominante. Elle n'a donc jamais disparu: mais elle a toujours été visible aux yeux de ceux qui ont voulu la regarder.

Jamais cette chaîne de Pasteurs, descendant des Apôtres jusqu'à nous, n'a été interrompue, ni jamais cette Societé de Fidèles Catholiques n'a été éteinte. Persécutée dans un Royaume elle a été obligée d'y interrompre ses solemnités, il est vrai; mais elle a toujours conservé des membres sidèles, que rien n'a pu ébranter; et d'autres Royaumes Catholiques conservant toujours la même Foi, la même Religion, ont présenté une Eglise perpétuellement existante. On peut seulement conclure, que, semblable a l'astre du jour qui éclaire successivement dis-

férentes parties du monde, elle a de même successivement éclairé des contrées différentes.

"L'Eglise est etablie sur le fondement des Apôtres et des Prophêtes, et sur la pierre angulaire qui est J.C." EPH. C 2. V. 20.

- "Les vents souffleront, dit M. Bossuet, les tempêtes ne cesseront de s'élever, l'Enser frémira par toutes fortes de tentations, de persécutions, d'impiétés,
- "d'hérésies, sans qu'elle puisse être ébranlée ni sa
- " succession visible interrompue d'un moment; c'est ce qu'on verra toujours de ses yeux, et un objet si mer-
- " veilleux ne manquera jamais aux fidèles." INSTR. PAST. deja citée.
- 3°. On ne peut lui contester l'Infaillibilité. Jusqu'a ce jour elle a constamment fait ce qu'elle fera jusqu'à la fin du monde: elle a repoussé toute espéce d'erreur, toute espéce de nouveauté, et son inébranlable fermeté sur ce point est la vraie cause des violentes persécutions qu'elle a éprouvées dans les différens siècles: toutes ces tempêtes se sont dissipées les unes après les autres, et ont servi seulement à prouver que l'Eglise est, selon que le dit l'apôtre S. Paul, la colomne et l'appui de la verité. Columna et sirmamentum veritatis. I TIM. C. 3. V. 15.
- D. Ne pourroit-on pas dire que Jesus-Christ a laissé aux hommes la liberté de suivre différentes Eglises, différentes Religions, comme il leur a laissé la liberté de suivre différentes sortes de gouvernemens politiques?
- R. Non: il n'en est pas ainsi: en esset Jesus-Christ vivant sur la terre, déclara que son Royaume n'étoit pas de ce monde, et ne toucha point aux loix constitutives des Etats et des Empires; et les Apôtres sormés à son école laisserent les Grecs se gouverner selon les loix Grecques, et les Romains selon les loix Romaines; mais pour la Religion, Jesus-Christ prononça bien disseremment; il dit qu'il étoit venu réunir les peuples, asin qu'il

n'y eût plus qu'un troupeau et un pasteur. Unum ovile et unus pastor. JOAN. C. 10. v. 16. Il fit connoître à ses Apôtres, qu'ils devoient lui demeurer attachés, comme le sep demeure attaché à la vigne, parceque sans lui, ils ne pouvoient porter aucun fruit : il demanda au Père Céleste, non seulement pour ses Apôtres, mais encore pour tous ceux qui devoient croire en lui, "qu'ils demeurassent parfaitement unis entre eux, comme luimême demeuroit uni à son Père, afin qu'ils formassent avec Dieu une unité parfaite." Ut et ipsi in nobis unum fint. JOAN. C. 17. v. 21. Enfin se préparant à consommer le grand ouvrage de la Rédemption, il dit à Saint Pierre: "Vous êtes Pierre et sur cette pierre je bâtirai mon Eglise." Tu es Petrus et super hanc petram edificabo Ecclesiam meam. MATT. e. 16. v. 18. Il dit mon Eglise pour marquer l'unité, et non pas mes Eglises, et s'il lui donne les Clefs du Royaume des Cieux, c'est pour nous faire comprendre, que, de même qu'on ne peut entrer dans le Ciel que par lui seul qui en est la porte, de même, après sa mort, il n'y auroit sur la terre que Pierre seul qui pût l'ouvrir aux vrais fidèles. Aussi l'Apôtre Saint Paul prend-il un soin particulier d'avertir les Chrétiens qu'il n'y a gu'un Dieu, qu'une Foi, qu'un Baptême. Unus Dominus, una Fides, unum Baptisma. EPH. c. 4. v. 5. Il est donc clair jusqu'à l'evidence, que Jesus-Christ n'a établi qu'une Eglise, et qu'il n'a point laissé aux hommes la liberté de suivre différentes Religions, comme il leur a laissé la liberté de suivre différentes formes de gouvernemens politiques.

La vérité est essentiellement une; le oui et le non ne se trouvent point dans Dieu, selon que nous l'enseigne l'Apôtre des Nations. Non est in illo EST et NON.... Toutes les promesses de Dieu sont dans cette parole: Cela est. Quot quot enim promissiones Dei sunt in illo EST. 2. COR. C. 1. V. 20. Or le oui et le non se trouveroient évidemment dans Dieu en même tems, si J.C. avoit laissé aux hommes la liberté de suivre différentes Religions, dont les unes nieroient ce qu'affirmeroient les autres:

J. C. ne l'a donc pas fait; allons plus loin, et disons

qu'il n'auroit pas même pû le faire.

le et

e à

ies,

nda

ais 'ils

luient

um

mint

bâ-

am

dit

les,

ne

la

la

es.

ier

ine

um

ı'à

le,

rre

rté

es.

ne

ne

. .

e:

T.

nt

Πé

S,

S:

D'ailleurs J.C. est venu sur la terre pour établir une unité parfaite, et détruire le mur de séparation qui divisoit les peuples, afin de les réunir dans un seul et même corps, in uno corpore, EPH. 2. V. 16. Or s'il eût autorisé la pluralité des Religions et des cultes, il auroit divisé les peuples, bien loin de les avoir réunis. Concluons donc que, voulant éviter ce désordre, il n'a enseigné, il n'a prêché que l'unité la plus régulière et la plus complete. "La connexion de tout ce corps, dit S. Leon, Epist. 12. ad Anast. alias 84. fait sa force et sa beauté; cette connexion, continue ce grand Pape, requiert l'unanimité de tous les membres en général et des Ecclésiastiques en particulier." Connexio totius corporis unam fanitatem, unam pulchritudinem facit, et bæc connexio totius quidem corporis unanimitatem requirit, sed præcipue exigit concordiam sacerdotum, quibus, etsi dig-

nitas fit communis, non est tamen ordo generalis.

St. Paul est décisif sur ce point, comme sur tant d'autres: il dit que J.C. est mort sur le Calvaire "pour se former une Eglise glorieuse, n'ayant ni tache, ni rides, ni rien de semblable." Ut exhiberet ipse sibi gloriosam Ecclesiam, non habentem maculam, aut rugam, aut aliquid bujus modi. EPH. 5. v. 27. Il dit, une Eglise, et non pas des Eglises; et dans l'Epitre aux Colossiens 1. v. 18. cet Apôtre enseigne que J. C. est le chef du corps de l'Eglise, Ipse est caput corporis Ecclesia. Encore un coup, il dit, chef du corps de l'Eglise, et non pas chef des corps des différentes Eglises. Non, l'Ecriture ne laisse aucune obscurité sur cet article; l'Esprit Saint y déclare expressement que Dieu a établi J. C. Chef de toute l'Eglise qui est son corps. Ipsum dedit caput supra omnem Ecclesiam quæ est corpus ipsius. EPH. 1. V. 22. Partout elle parle d'une Eglise comme étant le Corps mystique de J. C. et nulle part elle ne fait mention de ces corps étrangers, qui voudroient réclamer J. C. comme étant leur Chef.

Tous les S. Pères nous tiennent le même langage: un Corps, un Esprit, une même Espérance dans la vocation, un Seigneur, une Foi, un Baptême, un Dieu," nous dit St. Cyprien, de unitate Ecclesiæ aliquanto post init. Edit. Oxon. "Unité que nous devons tous conferver, continue ce S. Docteur; mais que nous devons spécialement défendre, nous qui sommes Evêques, et qui, en cette qualité, présidons dans l'Eglise; afin que l'Episcopat demeure aussi Un et Indivisible." Unum Corpus, et unus Spiritus, una Spes vocationis, unus Dominus, una Fides, unum Baptisma, unus Deus, quam unitatem firmiter tenere et vindicare debemus, maxime Episcopi, qui in Ecclesia præsidemus, ut Episcopatum quoque ipsum, unum atque indivisum probemus. Or ces principes, reconnus pour incontestables dans tous les tems, nous démontrent qu'il n'y a, et qu'il ne peut y avoir qu'une seule et véritable Eglise, l'Eglise Catholique, Apostolique et Romaine. Oui, elle est pour nous l'Arche de la nouvelle Alliance qui conduit les enfans d'adoption dans le port du falut. Hæc est arca quæ nos à mundi diluvio ereptos in portum salutis inducit. "Cette Epouse unique et chérie que J. C. s'est acquise par son sang; qui, aidée de son secours, milite fidèlement sur la terre, et couronnée de fes bienfaits, triomphe éternellement dans les Cieux." Hæc est dilecta et unica sponsa quam acquistivit Christus sanguine suo.... bæc fideliter in terris, sponso adjuvante, militat, et perenniter in cælis, ipso coronante triumphat. (PRÆF. DEDICAT.) Croire que l'homme soit libre de suivre telle Religion qu'il voudra, c'est visiblement donner dans un erreur insoutenable.

D R et v

J. C. Ecce mati jour n'ou

Que

R D le go

R l'au font

I de

Vice K

fible J. C



#### CHAP. II.

#### DU SOUVERAIN PONTIFE.

# D. PAR qui l'Eglise est-elle conduite?

R. Elle est invisiblement conduite par l'Esprit Saint, et visiblement par les Successeurs des Apôtres, auxquels J. C. sit cette promesse avant de retourner au Ciel: Ecce ego vobiscum sum omnibus diebus usque ad consummationem sæculi; "Voila que je serai avec vous tous les jours jusqu'à la consommation des siècles." "J. C. n'oublia rien, dit Bossuet, je suis avec vous tous les jours. Quelle discontinuation y a-t-il à craindre apres des paroles si claires?"

- D. Quels sont ces Successeurs des Apôtres?
- R. Ce sont le Pape et les Evêques.
- D. Le Pape et les Evêques ont-ils une égale autorité dans le gouvernement de l'Eglije?
- R. Non; autre est l'autorité du Pape; autre est l'autorité des Evêques: le Pape est le Chef, les Evêques font les membres du Corps Apostolique.
  - D. Qu'est-ce que le Pape?
- R. Le Pape est le Chef visible de l'Eglise, le Vicaire de J. C. sur la terre.
- D. Pourquoi dites-vous le Chef visible de l'Eglise, le Vicaire de J. C. sur la terre?
- R. Parceque J. C. est toujours le Chef réel et invisible, selon cette parole de St. Paul: "Tout est en J. C. et il est la tête du corps de l'Eglise." Omnia in

ipso constant, et ipse est caput corporis Ecclesiæ. coloss.1. v.17. D'où il résulte que le Pape n'est que son Vicaire, chargé de nous conduire dans les voies du falut.

- D. Que faut-il pour être véritablement Pape, ou Chef visible de l'Eglise?
- R. Il faut avoir eté légitimement élû, et remonter par une chaîne non-interrompüe de successeur en successeur jusqu'à St. Pierre.
- D. Pie VI. Pape actuel réunit-il cet avantage dans sa personne?
- R. Oui: il a eté légitimement élû; il ne s'est élevé aucun nuage sur la légitimité de son election, et tous les Evêques de la Catholicité l'ont reconnu. Ce confentement de l'Eglise universelle sorme un témoignage décisif; et il remonte par une succession non-interrompüe de Pape en Pape jusqu'à St. Rierre.
- D. N'y a-t-il point eu de siècle, où l'on ait perdu de vue cette suite de Papes, cette chaîne Apostolique?
- R. Non: Jamais succession ne sut mieux constatée:

  1° Elle est attestée par tous les Catholiques de l'univers, qui, dans tous les tems, ont eu les yeux sixés sur le Siège de Rome, et on n'en impose point à des millions de témoins. 2° Les histoires de tous les pays Chrétiens donnent les noms et les dates des Papes qui se sont succèdés les uns aux autres. 3° Enfin les Hérétiques même sont obligés d'avouer cette succession.
- "Qu'elle consolation aux enfans de Dieu, dit Bossuet, mais, quelle conviction de la vérité, quand ils voyent, que, du Pape qui remplit aujourd'hui si dignement le prémier Siège de l'Eglise, on remonte, sans interruption jusqu'à S. Pierre etabli par J. C. Prince des Apôtres; d'où, en reprenant les Pontises qui ont servi sous la loi, on va jusqu'à Aaron et jusqu'à Moyse; de là jusqu'aux Patriarches, et jusqu'à l'origine du monde! Qu'elle suite, qu'elle tradition, quel enchâinement merveil-

seux! Si notre esprit naturellement incertain, et devenu par ses incertitudes le jouët de ses propres raisonnemens, a besoin, dans les questions où il y va du salut, d'être sixé et déterminé par quelque autorité certaine; qu'elle plus grande autorité que celle de l'Eglise Catholique, qui réunit en elle même toute l'autorité des siècles passés, et les anciennes traditions du genre humain jusqu'à sa premiere origine?"

"Ainsi, poursuit ce grand Evêque, la Société que J. C. attendu durant tous les siècles passés, a ensin sondée sur la pierre, et où S. Pierre et ses successeurs doivent présider par ses ordres, se justifie elle-même par sa propre suite, et porte dans son éternelle durée le ca-

ractère de la main de Dieu."

OSS.I.

icaire,

u Chef

nonter

n fuc-

ans sa

élevé

t tous

con-

nage

mpue

du de

itée:

uni-

s fur

mil-

pays s qui

Hé-

Tuet,

ent,

t le

tion

res;

loi,

aux

elle

eil-

1.

"C'est aussi cette succession, que nulle Hérésie, nulle Secte, nulle autre Société que la seule Eglise de Dieu n'a pu se donner. Les fausses Religions ont pu imiter l'Eglise en beaucoup de choses, et surtout elles l'imitent en disant comme elle, que c'est Dieu qui les a sondées; mais ce discours en leur bouche, n'est qu'un discours en l'air. Car si Dieu a créé le genre humain, si le créant à son image, il n'a jamais dédaigné de lui enseigner le moyen de le servir et de lui plaire, toute Secte qui ne montre pas cette succession depuis l'origine du monde, n'est pas de Dieu." (HIST. UNIV. 2. P. CHAP. 30.)

D. Dans quel endroit des Ecritures J. C. a-t-il établi St. Pierre Chef de son Eglise?

R. C'est dans l'Evangile: St. Pierre est le premier des Apôtres qui reconnoît J. C. pour le Fils de Dieu, et J. C. lui dit, "Vous êtes Pierre, et sur cette pierre je bâtirai mon Eglise, et les portes de l'Enser ne prévaudront point contre elle." Tu es Petrus et super hanc petram ædiscabo Ecclesiam meam, et portæ inseri non prævalebunt adversus eam. MATT. 16. v. 18. "Je vous donnerai les cless du Royaume des Cieux, et tout ce que vous lierez sur la terre sera lié dans le Ciel, et tout

ce que vous délierez sur la terre sera délié dans les Cieux. Et tibi dabo claves Regni Cælorum, et quodeumque ligaveris super terram, erit ligatum et in cælis: et quodeumque solveris super terram, erit solutum et in cælis. 1BID, 19. Il lui impose le devoir de confirmer ses strères: Et tu aliquando conversus confirma fratres tuos. Luc 22. v. 32. Ensin, après sa Résurrection glorieuse, il lui consie le soin de son Eglise, et le charge de paître ses agneaux et ses brebis: Pasce oves meas. JOAN. 21.

d

"Quelles brebis, demande S. Bernard? font-ce les brebis de telle ou telle ville, de telle ou telle nation, de tel ou tel royaume? non, répond ce S. Docteur: J. C. charge Pierre de paître toutes ses brebis sans exception. Quas? illius vel illius populos civitatis, aut regionis, aut certi regni. s. BERN. lib. de Consid. c. 8. nº. 15. Oves meas, inquit, cui non planum non designasse aliquas, sed assignasse omnes? nibil excipitur ubi distinguitur nibil. S. Pierre est donc évidemment constitué par I. C. Chef de son Eglise: Aussi les Actes des Apôtres nous apprennent-ils que depuis l'Afcension, S. Pierre remplit l'auguste ministère qui lui est confié. ACT. APOST. C. 1. 2. 3. 5. 8. 10. 15. C'est l'Apôtre S. Pierre qui parle dans l'assemblée des sidèles, et préside à l'élection de S. Matthias; c'est St. Pierre qui prend la parole en présence des Apôtres, et instruit le premier les Juifs et les habitans de Jerusalem; c'est S. Pierre qui le premier confirme sa doctrine par un miracle, et en prend une nouvelle occasion d'instruire le peuple; c'est S. Pierre, qui, à la tête des autres Apôtres, déclare aux Juiss qu'ils ne pouvoient se dispenser d'instruire, et qu'il valoit mieux obéir à Dieu qu'aux hommes, Obedire oportet magis Deo quam hominibus; c'est S. Pierre qui frappe d'anathême le Magicien Simon qui vouloit acheter les dons de l'Esprit Saint; c'est S. Pierre que le Ciel, depuis la mort de J. C. prend soin d'instruire le premier, et d'une manière spéciale, de la vocation des Gentils; c'est S. Pierre qui préside au Concile de Jerufalem; c'est enfin S. Pierre que l'Ecriture présente comme le Vicaire de J. C. sur la terre; d'où le second Concile de Nicée a dit, CAN. 4. Præcipit enim Principalis Apostolorum Summitas: Pascite qui in vobis est gregem Dei non coacté, sed spontance. I PET. C. 5.

- D. Qui vous garantit que St. Pierre a transmis ses priviléges à ses successeurs, et qu'ils sont conséquemment parvenus jusqu'à Pie VI. Pape actuel?
- R. Nous en avons deux garans: 1° la fin que J. C. s'est proposée: 2° la décision de cette Eglise qui selon sa promesse est infaillible.
- 1° Il a établi son Eglise pour exister jusqu'à la fin du monde, usque ad consummationem sæculi; il a fallu donc lui donner un Chet visible pour la diriger, la conduire jusqu'à la fin des siècles. "Ce qui doit servir de soutien à une Eglise éternelle, dit l'immortel Bossuet, ne peut jamais avoir de fin. Pierre vivra dans ses successeurs: Pierre parlera toujours dans sa Chaire: c'est ce que disent les Pères; c'est ce que consirment sixcens-trente Evêques au Concile de Calcédoine." SERM. SUR L'UNITE DE L'EGLISE.
- 2° Nous avons la décision de l'Eglise : elle décida en effet dans le Concile de Florence, où se trouverent les Grecs et les Latins, que " le S. Siége Apostolique et le Pontife de Rome tiennent la primauté dans tout l'univers, et que le même Pontife de Rome est le Successeur de St. Pierre, Prince des Apôtres; qu'il est le vrai Vicaire de J. C. et Chef de toute l'Eglise, Père et Docteur de tous les Chrétiens; et que J. C. lui a donné dans la personne de S. Pierre, pleine puissance de paître, régir et gouverner l'Eglise universeile." Definimus Sanctam Apostolicam Sedem et Romanum Pontificem Succefforem effe Beati Petri Principis Apostolorum, et verum Christi Vicarium totiusque Ecclesiæ caput et omnium Christianorum Patrem et Doctorem existere, et ipsi in Petro pascendi, regendi et gubernandi universalem Ecclesiam à Domino nostro J. C. plenam potestatem traditam esse.

- D. Cela posé, qu'elle est l'autorité du Souverain Pontife dans l'Eglise?
- R. 1° Il est le Chef du College Apostolique; 2° le Chef de l'Instruction: 3° le Centre d'unité: 4° le Père commun des sidèles.
- 1°. Il est le Chef du College Apostolique: c'est lui qui est la pierre, selon l'expression de J. C., sur laquelle porte tout l'édifice de l'Eglise, et les S. Peres ont toujours regardé le Pontise de Rome comme le Chef et le Prince des successeurs des Apôtres. In quâ (Ecclesià Romanâ) dit S. Augustin, semper Apostolicae Cathedrae viguit Principatus. EPIST. 47. aliàs 162....

2°. Il est le Chef de l'instruction: S. Pier e instruit les Juiss et les Fidèles en présence des Apôtres: et depuis S. Pierre, les Papes ont toujours instruit les Fideles dans les grandes affaires de l'Eglise: et les Evêques ont reconnu dans les dissérens siècles, que S. Pierre parloit par son organe. Petrus per Leonem locutus est. (CONCIL. CHALCED.)

- 3°. Il est le Centre d'unité: S. Pierre préside au Concile de Jerusalem. S. Paul vient à Jerusalem pour conférer avec lui, comme pour imprimer à sa doctrine un caractère d'unité. Veni Jerosolimam videre Petrum et mansi apud eum diebus quindecim, nous dit cet Apôtre dans son Épître aux Galates, c. 1. et tous les Evêques qui ont existé depuis S. Paul jusqu'à nous, non seulement ont reconnu le Souverain Pontise comme centre d'unité; mais encore l'ont fait reconnoître comme tel à tous les Fidèles commis à leurs soins.
- 4°. Enfin, il est le Pere commun des Fidèles, puisque J.C lui a imposé, dans la personne de S. Pierre, l'obligation de paître les agneaux et les brebis: il lui dit par deux sois, pasce agnos meos, pour désigner les agneaux qu'il avoit dans les deux peuples Juis et Gentil; et la troissème sois, il ajoute; pasce oves meas: paissez mes brebis, c'est-à dire les Evêques, selon la remarque de M. Bossuet: ce qui fait dire à S. Bernard,

adressant la parole au Pape Eugêne dans son 2°. livre de la Considération, c. 8. n°. 15. "Vous êtes le Pasteur non seulement des brebis; mais encore des Pasteurs," nec modò ovium, sed et Pastorum tu unus omnium Pastor.



#### CHAP. III.

#### DES EVEQUES.

## D. QU'est-ce qu'un Evêque?

ife

le

le

ui le nt

ef

it

25

e

1

R. L'Evêque est un des successeurs des Apôtres, établi par l'Esprit Saint pour conduire les âmes commises à ses soins dans les voies du salut, et institué par l'Eslise pour les Fidèles du Diocèse qui lui est assigné: d'où il est aisé d'appercevoir qu'il y a une grande différence entre l'Evêque et le Souverain Pontise. L'Evéque est appellé à une partie de la sollicitude, dit S. Bernard, in partem sollicitudinis, et le Souverain Pontise est appellé à la plénitude de la puissance, in plenitudinem potessatis vocatus. LIB. DE CONSID. NO. 16.

# D. Tout Evêque légitime peut-il se dire véritablement successeur des Apôtres?

R. Oüi, il le peut. Quoique tous les Siéges n'ayent pas été institués du tems des Apôtres, parceque l'Evangile n'étoit pas encore sussifiamment promulgué, cependant aucun n'a été érigé que par l'autorité des vrais successeurs des Apôtres, qui, en les érigeant, ont eu soin d'y instituer des hommes auxquels ils ont imposé les mains pour leur conférer la plénitude du Sacerdoce,

leur communiquer leur Apostolat, et les ont revêtus en même tems de l'autorité de l'Eglise, nécessaire pour régir fructueusement les Fidèles.

D. Ne pouvez vous pas rendre cette Vérité plus sensible?

R. Je le puis facilement avec l'explication suivante : lorsque la soi sut prèchée en France, par exemple, des hommes Apostoliques et envoyés par les successeurs des Apôtres, vinrent à Lyon, à Toulouse, à Marseille, à Paris; ils avoient reçu leur mission de l'Eglise, qui les avoit charges d'annoncer l'Evangile, et de sormer de nouveaux Chrétiens. La nation Françoise ayant successivement embrassé la soi, on multiplia les Evêques selon les besoins des sidèles; et toujours ces Evêques, furent ordonnés soit par le Pape soit par des Eveques vrais successeurs des Apôtres, agissant au nom et de la part de l'Eglise. "Nous avons la succession des Evêques dans les recueils intitulés: la Gaule Chrétienne, l'Italie Sacrée, et autres semblables." Fleuri, 2 discours sur l'Hist. Ecclesiast.

- D. Le nombre des Evêques est-il determiné dans l'Eglise d'une manière invariable?
- R. Non. Conduite par l'Esprit Saint, elle le détermine d'après le pouvoir qu'elle a reçu de J. C. selon le besoin des Fidèles.
  - D. Quels sont les principaux devoirs de l'Evêque?
- R. S. Paul les décrit en peu de mots. L'Evêque doit 1°. veiller sur lui-même; attendite vobis. (ACT. APOST. c. 20. v. 28.) 2°. Il doit veiller sur tout le troupeau consié à sa sollicitude, et universo gregi. [IBID.] 3°. Il doit conserver le dépôt de la doctrine dans toute sa pureté, selon ces paroles: depositum custodi... permane in iis quæ didicisti et credita sunt tihi. (1 TIM. C. 6. v. 20. et 2 TIM. C. 3. v. 14.) et ces autres paroles à Tite: hæc loquere et exhortare et argue cum omni imperio. (TIT. c. 2. v. 15.) 4°. Il doit enseigner et instruire ses brebis. Dum venio, attende lectioni, exhortationi et doctrinæ. (1

rim. c. 4. v. 13.) Prædica verbum, insta opportune, importune, argue, obsecra, increpa in omni patientia et doctrina. (2. TIM. 4. v. 2.) 5° Il doit instituer des Prêtres pour les besoins des Fidèles, conformément à ces paroles de l'Apôtre à Tite. Hujus rei gratia reliqui te Cretæ, ut ea quæ desunt corrigas, et constituas per civitates Presbyteros, sicut et ego disposui tibi. (TIT. C. I. v. 5.) Ou l'on voit que les Laïcs et même les simples Prêtres n'entrent pour rien dans cette partie du régime pastoral. S. Paul parle à Tite et ne charge que Tite de constituer des Prêtres pour le besoin des Fidèles.

#### D. Qui a imposé ce devoir aux Evêques?

- R. C'est l'Esprit Saint. S. Paul dit expressément qu'il les a établis pour régir l'Eglise que J. C. s'est acquise par son sang: Spiritus Sanctus posuit Episcopos regere Ecclesiam Dei, quam acquissoit sanguine suo. (ACT. APOST. C. 20 v. 28.) Placés sur le chandelier, pour tenir le langage de l'Apôtre S. Jean, ils sont obligés d'éclairer et d'instruire les Fidèles, selon la science et la doctrine: scientia et doctrina. (JEREM. C. 3. v. 16.) de les conduire ensin eux-mêmes et de leur donner des guides pour les affermir dans la pratique du bien et les détourner des sentiers de l'erreur.
- D. Puisque les Evêques sont établis par l'Esprit Saint, on leur doit une sincère obéissance dans ce qui est du ressort de l'Episcopat; mais si un Evêque venoit à errer dans la Foi, quelle conduite devroient tenir alors les Fidèles de son Diocése?
- R. Une obéissance sincère et véritable est due à l'Evêque dans ce qui est du ressort de l'Episcopat: soit qu'il enseigne, soit qu'il gouverne, la présomption est toujours en sa saveur; rien n'est plus certain. Il est Juge-né et compétent de la doctrine de ses inférieurs, et ses inférieurs ne sont point juges de la sienne; mais s'il venoit à errer visiblement dans la soi, les Evêques

Comprovinciaux en informeroient le Metropolitain, et par lui le S. Siége: lequel dans une pareille conjoncture, prendroit des moyens convenables pour le rappeller à la faine doctrine. Si par matheur il se montroit opiniatre, Rome auroit soin d'y pourvoir, et indiqueroit aux sidèles, dans sa sagesse, la conduite qu'ils auroient à tenir, pour ne recevoir aucun préjudice de ses erreurs. Tel est l'ordre que J. C. a établi dans son infinie miséricorde, et les sidèles qui croient et espérent en lui, ne se trouvent jamais sans les secours spirituels que l'Eglise s'empresse d'accorder à ses enfans.



CHAP. IV.

#### DES CURE'S.

D. QU'est-ce qu'un Curé?

R. Un Curé est un Prêtre institué par l'Eveque Diocesain dans une Paroisse pour la régir d'une manière subordonnée.

D. Pourquoi dites-vous, pour la régir d'une manière subordonnée?

R. Parceque le Curé ne conduit point en chef proprement dit: c'est l'Evêque qui, en sa qualité de Successeur des Apôtres, est le chef du troupeau. "L'Evêque, dit S. Ambroise, est le premier Prêtre, c'est-adire, le premier des Prêtres: il est et Prophéte et Evangéliste." (Episcopus) primus Sacerdos est, boc est, Princeps Sacerdotum & Propheta & Evangelista. AM-BROS. COMMENT. IN EPIST. AD EPH.

D. Sur quels principes fondez-vous cette supériorité des Evêques?

R. Sur la doctrine des S. Ecritures. S. Paul y est formel. 1°. Il recommande aux Evêques de veiller sur eux-mêmes et sur tout le troupeau sans exception. Attendite vobis et universo gregi. (ACT, c. 20. v. 28.) Or les Curés et les autres Prêtres n'étant nullement exceptés, se trouvent nécessairement compris dans la totalité du troupeau. 2°. Il recommande à fon cher Timothée de ne recevoir d'accusation contre un Prêtre, que sur la déposition de deux ou trois témoins. Adversus Presbyterum accusationem noli recipere, nisi sub duobus aut tribus testibus. (1. TIM. C. 5. v. 19.) L'Apôtre regardoit donc l'Evêque comme vraiment juge, et le Prêtre ou Curé comme étant vraiment son justiciable. 3°. S. Pierre avertit les Evêques de ne point chercher à dominer avec empire sur les Clercs; mais de les conduire avec douceur et charité. Neque ut dominantes in Cleris, fed forma facti gregis ex animo. (1. PET. C. 5. V. 3.) Ce Chef de l'Eglise reconnoissoit donc la supériorité des uns et l'infériorité des autres. 4° Enfin sur l'enseignement constant des S. Conciles, et notamment du S. Concile de Trente: "Si quelqu'un dit que les Evêques ne font pas supérieurs aux Prêtres, qu'il soit anathême." Si quis dixerit Episcopos non esse Presbytero superiores, .... Anathema fit. (CONC. TRID. Sefs. 23. Can. 7.) S. Ignace martyr porte ce principe si loin, qu'il va jusqu'à dire dans son Epître aux Magnésiens, No. 8, qu'on ne doit rien faire de ce qui concerne l'Eglise sans le consentement de l'Evêque. Sine Episcopo nemo quidpiam faciat eorum quæ ad Ecclesiam spectant.

- D. Quels sont les principaux devoirs d'un Curé?
- R. Il doit offrir le S. Sacrifice de nos autels, préfider

au culte, enseigner à ses Paroissiens les vérités du falut, leur administrer les Sacremens et généralement leur conférer tous les secours spirituels qui ne demandent point la puissance épiscopale.

- D. Pourquoi dites vous... qui ne demandent point la puissance épiscopale?
- R. C'est pour marquer qu'il est des secours spirituels qui excédent la puissance du Curé. Telle est, par exemple, l'administration des Sacremens de Consirmation et d'Ordre; telle est encore la consection des Saintes-Huiles, &c. S. Epiphane se sert de cette puissance de l'Episcopat, pour prouver contre Aérius la supériorité des Evêques sur les Prêtres. "Les premiers, dit-il, donnent des Prêtres à l'Eglise par l'imposition des mains; les autres ne lui donnent que des enfans par le Baptême."
- D. Dans quelles sources le Curé doit-il puiser les vérités qu'il est obligé d'enseigner à ses Paroissiens?
- R. 1°. Dans les divines Ecritures sur-tout, qu'il doit soigneusement méditer, "parceque, dit S. Paul, toute Ecriture inspirée de Dieu est utile pour enseigner, pour reprendre, corriger, former à la justice, et rendre le Chrétien vraiment homme de Dieu et propre à toutes sortes de bonnes œuvres." Omnis Scriptura divinitus inspirata utilis est ad docendum, ad arguendum, ad corripiendum, ad erudiendum in justitià: ut perfectus sit homo Dei ad omne opus bonum instructus. (2. TIM. C 3. V. 16.

2°. Dans la Tradition, les S. Conciles, et les Instructions Pastorales que l'Evêque donne à ses Diocésains pour leur avantage spirituel.

- D. A quelles personnes le Curé doit-il administrer les Sacremens?
- R. Il doit les administrer aux personnes qui sont l'objet de sa sollicitude, et qui apportent les dispositions réquises et déterminées par l'Eglise.

#### D. En quel tems est-il obligé de les administrer?

it,

ur

nt

la

els

n-

et

de

ité

il,

ar

és

oit

te

le

es

11 -

n-

)ei

C-

ns

es

R. Il doit les administrer, lors qu'étant chrétiennement disposés, leurs besoins spirituels le demandent. C'est ici le grand art du Pasteur, Ars Artium, pour tenir le langage de S. Gregoire Pape. Les maximes de l'Evangile et les usages du monde étant diamétralement opposés, le Pasteur a besoin de la plus grande prudence pour se comporter d'une manière irréprochable dans ce dangereux ministère, asin de ne pas éloigner ceux qu'il faut saire approcher, et de ne pas faire approcher ceux qu'il faut éloigner.

#### D. Quels sont les jours où le Curé est obligé d'offrir le Sacrifice de nos autels?

- R. Il doit l'offrir 1°. tous les jours où l'Eglise fait un précepte aux Fidèles d'entendre la Messe. 2°. Lorsque l'utilité et le bien de ses ouailles le requierent: "Les Curés doivent en un mot l'offrir, dit le S. Concile de Trente, aussi fréquemment que leur devoir l'exige." Tam frequenter, ut suo muneri satisfaciant, Missas celebrent: (CONC. TRID. Sess. 23. Cap. 14.)
- D. Quelle méthode doit suivre un Curé pour se comporter dignement dans le culte qu'il rend et qu'il fait rendre au vrai Dieu?
- R. Il doit suivre de point-en-point le rit déterminé par l'Eglise, et spécialement le rit du Diocèse où il est placé.
- D. Un Curé ne peut-il pas déroger quelquesois au rit dus Diocèse pour céder au vœu de ses Paroissiens qui demandent dans des tems de calamité ou d'épidémie, des prieres publiques; telles que des Processions, Newvaines, &c.?
- R. Ces fortes de dérogations au rit général de l'Eglife, et de chaque Diocèse en particulier, demandent

 $C_3$ 

l'autorisation de l'Evêque, juge compétent de la légitimité des motifs. Ce que doit faire un Curé, c'est, après un mur examen, d'exposer le véritable état des choses à l'Evêque, asin qu'il prononce dans ces différens cas.

- D. D'après ces principes l'autorité d'un Curé n'est pas grande?
- R. Elle est grande; son pouvoir est même sublime aux yeux de la Religion. Après l'Evêque, il est constitué l'homme de l'Eglise dans la paroisse confiée à ses soins: il offre de la part de cette sainte et véritable Epouse de J. C. le plus auguste de tous les Sacrisces; il régénère sur les sonts sacrés du Baptême les ensans d'adoption, dirige les justes, réconcilie les pécheurs, exerce les sonctions du Sauveur même, et ne reconnoit pour juge de sa conduite dans son ministère que les premiers Pasteurs. Après l'Episcopat, ce pouvoir est le plus grand que l'homme puisse exercer sur la terre. Aussi les Evêques, ces successeurs des Apôtres, les décorent-ils du beau nom de Coopérateurs.



#### The state of the s

#### CHAP. V.

# DE L'INSTITUTION CANONIQUE DES EVEQUES.

- D. A QUI appartient-il d'établir et d'instituer les Pasteurs du premier Ordre, c'est-à-dire, les Evêques?
- R. Ce droit appartient essentiellement à l'Eglise, je veux dire, au College Apostolique. C'est lui seul en esset, qui possede et conserve la chaîne des vrais Pasteurs; c'est à lui seul que le soin de conduire les ames est consé; c'est lui seul qui est le dépositaire de l'autorité de J. C. sur la terre: c'est donc à lui seul qu'appartient le droit imprescriptible et exclusif d'établir et d'instituer les Pasteurs du premier Ordre, c'est à dire, les Evêques.
  - D. Qui exerce aujourd'hui ce pouvoir dans l'Eglise?
- R. C'est le Souverain Pontise établi par J. C. même "pour paître, régir et gouverner l'Eglise universelle," selon l'expression du Concile de Florence déja cité. "Chargé de la sollicitude de l'Eglise universelle en vertu de sa Primauté, ex muneris officio," pour m'exprimer avec le S. Concile de Trente, le Pape remplit ce pouvoir de Jurisdiction dans toute la Catholicité: c'est de lui en esset, que ce Concile dit: "Surtout qu'il donne de bons et de dignes Pasteurs à chaque Eglise: et ce,

avec d'autant plus d'exactitude, que notre Seigneur lui demandera compte des âmes de ses brebis qui périront par le mauvais régime des Pasteurs négligens et peu soigneux de leurs devoirs." Bonos maxime et idoneos Pastores singulis Ecclesiis præsiciat: idque eo magis, quod ovium Christi sanguinem, quæ ex malo negligentium et sui officii immemorum Pastorum regimine peribunt, Dominus noster Jesus-Christus de manibus ejus sit requisiturus." [CONC. TRID. Sefs. 24. de Reform. c. 1.] Aussi voyons-nous que Pie VI. dans son Bref du 13 Avril 1791, réclame formellement ce pouvoir. On y lit en effet ces expresfions : " Cette puissance de conférer la Jurisdiction, et cette nouvelle Discipline reçue depuis plusieurs siècles, et reconnue même par les Concordats, ne peut nullement appartenir aux Métropolitains; mais elle est revenue à cette source d'où elle étoit émanée." Hac porro Jurisdictionis conferendæ potestas et nova Disciplina à pluribus seculis recepta, et ab ipsis Concordatis confirmata nec ad Metropolitanos quidem ullo modo potest attinere, utpote quæ illuc reversa, unde discesserat.

- D. Dans l'élection de S. Matthias, tous, d'après le difcours de S. Pierre, semblent avoir qualité pour y concourir, et y concourent en effet; ils présentent deux sujets, Joseph Barsabas surnommé le juste, et Matthias: et le sort décide en saveur de Matthias; et, dès ce moment, il est compté au rang des Apôtres. Si donc vous remontez à l'origine, le Corps Episcopal n'est pas exclusivement chargé d'établir et d'instituer les Pasteurs du premier Ordre, c'est-à-dire, les Evêques.
- R. Lorsqu'il s'agit des Pasteurs du premier ordre, il faut distinguer soigneusement l'Election, ou Présentation, de l'Institution. L'election, ou présentation est un point de discipline, dont l'Eglise peut varier le mode: l'institution au contraire, d'un genre tout différent, tient de la nature du droit divin strictement dit, et l'Eglise ne peut se relâcher sur ce point, puis qu'elle seule assu e la perpétuité de la Chaine Apostolique. En esset, avec l'institution,

l'Evêque remonte, par une chaîne non-interrompue, de fuccesseur en successeur jusqu'aux Apôtres, et par eux

jusqu'à J. C.

i

u

22

1.

e

t

C

a

2

le

-

a

Dans l'Election de S. Matthias, on proposa d'abord deux sujets qui renfermoient les qualités que l'Apôtre S. Pierre avoit déterminées, Joseph surnommé le juste, et Matthias; on eut recours à la prière, pour connoître lequel des deux le Seigneur vouloit adopter; tant on étoit persuadé dans cette sainte Assemblée, que Dieu seul et non les hommes, s'est réservé le droit de choisir ses Ministres. Et orantes dixerunt : Tu Domine, qui corda nosti omnium, ostende quem elegeris ex his duobus unum accipere locum ministerii bujus. (ACT.APOST.I.) Le Ciel exauça leur prière, et ce ne furent ni les Disciples, ni même les Apôtres, qui firent l'Election ; ce fut Dieu qui, par la voie du fort, se choisit S. Matthias: Et dederunt sortes eis, et cecidit sors super Matthiam. Cette élection ne fut donc point faite par les hommes, comme, dans ces dernières années, on a voulu méchamment le persuader au peuple : elle fut faite par l'Esprit Saint: et les Apôtres, présidés par S. Pierre leur Chef, et Vicaire de J. C. l'aggrégerent aussitôt au Collège Apostolique: et annumeratus est cum undecim Apostolis. Selon le sentiment du Cardinal Bellarmin, St. Matthias reçut et l'élection et l'institution de l'Esprit Saint, et non des Apôtres. Legimus Matthiam Apostolum non fuisse ab Apostolis electum, nec datam ei ullam auctoritatem, jed implerata divinitus, et impetrata ejus institucione, mox inter Apostolos annumeratur.

On ne peut donc, sans une mauvaise soi révoltante, produire l'élection de St. Matthias, en faveur des élections populaires; puisque le texte sacré nous prouve jusqu'à l'évidence, que ce sut Dieu, et non les Disciples, pas même les Apôtres, qui sit cette élection.

St. Paul vient formellement à notre appui; c'est à Timothée, et non pas au peuple, qu'il dit qu'il faut être réservé dans l'imposition des mains: manus cità nemini imposueris, neque communicaveris peccatis alienis. (1. TIM. C. 5.) Il prononce que la chose est tellement

le

m

q

C

C

P

du ressort de Timothée, qu'il le rend responsable de toute indiscrétion dans cette importante matière. Ensin, cet Apôtre institue Tite à Créte, sans le concours du peuple, c'est-à-dire, des simples Fidèles. On ne trouve nulle part, cette prétendue compétence du peuple dans le choix des Pasteurs du premier Ordre. Concluons donc que, dépourvue de toute autorité, elle ne peut offrir aucun caractère de légitimité en sa faveur.

- D. Du tems de St. Cyprien à Carthage, du tems de St. Ambroise à Milan, le peuple choisissoit son Evêque, et l'Evêque, une fois choisi, etoit installé.
- R. "Lorsqu'un Evêque etoit mort, dit M. Fleuri, dans son premier Discours sur l'Histoire Ecclésiastique, le choix du nouvel Evêque se faisoit par les Evêques
- "les plus voisins, de l'avis du Clergé et du peuple:
- e le Métropolitain s'y rendoit, avec tous ses Compro-
- "vinciaux; on consultoit le Clergé, non de la Cathédrale seulement, mais de tout le Diocèse; on con-
- " sultoit les Moines, les Magistrats, le peuple; mais
- " les Evêques décidoient: et leur jugement s'appelloit le " jugement de Dieu, comme parle St. Cyprien.....
- " la puissance temporelle ne prenoit point de part aux Elections, si ce n'est depuis la conversion des Em-

" pereurs."

La voix du Clergé et du peuple étoit donc purement consultative, la seule voix des Evêques etoit délibérative : et, après avoir sixé leur choix, ils se conformoient aux Loix de l'Eglise, pour l'institution Canonique.

- D. Pourquoi a t-on changé la forme de ces Elections, pour y substituer ce qu'on appelle Présentations, dont les Rois de France se sont attribué le droit exclusif dans le Royaume?
- R. 1°. Les Rois de France ne se sont attribué, ni par violence, ni par artifice, le droit exclusif de nommer, et de présenter aux Evêchés. Le souverain Pontise leur en a fait librement la concession comme étant protecteurs et bienfaiteurs de l'Eglise; mais il s'est toujours reservé

le dtoit essentiel d'instituer ou de ne pas instituer, droit dont le Pape Innocent XI. fit usage contre trente sujets, malgré les pressantes sollicitations de Louis XIV.; et Innocent XII. n'agréa leurs nominations aux Evêchés, qu'après qu'ils eurent eloigné le soupçon formé à Rome contre leurs principes et donné satisfaction au St. Siège: cependant, nul Evèque ne s'avisa de les ordonner, parceque nul Evêque ne se crut sondé à disputer ce droit au Siège Apostolique, d'où nous inférons que les Evéques Constitutionnels ont été elus sans autorité, et sacres sans pouvoir.

2°. Nous répondons qu'on a changé la forme des anciennes Elections, qui étoient faites, non pas par le peuple, mais par les Evêques en présence du peuple, parcequ'elles étoient devenues tumuitueuses et prêtoient trop à la cabale et à l'intrigue. L'usage de consulter le peuple, sur les qualités éligibles, étoit bon dans son motif; mais le peuple déchu de la haute vertu des premiers siècles, en abusoit visiblement. L'Eglise, dans sa sagesse a varié un mode dont elle étoit, et dont elle

est seule arbitre.

Au reste, qu'on lise l'Evangile d'un bout à l'autre, et on verra que les premiers Chrétiens reçurent, avec reconnoissance, les Pasteurs que J. C. leur donna dans sa miséricorde, sans que jamais il leur vint dans la pensée de les choisir eux-mêmes. Si donc les Chrétiens de nos jours veulent se montrer leurs héritiers dans la Foi, ils doivent se montrer leurs héritiers dans l'obéissance; et, comme eux, recevoir avec respect les Pasteurs que l'Eglise leur Mère commune leur donne dans sa tendresse.



CHAP. VI.

# DE L'INSTITUTION CANONIQUE DES CURE'S.

D. A QUI appartient-il d'établir et d'instituer les Pasteurs du second ordre, c'est-a-dire, les Gurés?

R. L'Evêque étant le premier Pasteur de son Diocèse auquel tous les autres sont essentiellement subordonnés, c'est lui qui, de droit divin, est chargé d'établir et d'instituer des Curés pour le besoin des sidèles consiés à la follicitude. La Discipline de tous les siècles y est conforme: c'est aussi la disposition du premier Concile général de Latran, tenu en 1123. il défend expressément à tout Archidiacre, Archiprêtre, Prelat ou Doyen, de confier le soin des ames, ou même les Prebendes de l'Eglise à qui que ce soit, sans le jugement, ou le consentement de l'Evêque: bien plus il déclare, conformément aux Saints Canons, que le soin et la dispensation des choses Ecclésiastiques est du ressort et appartient à l'Evêque: Nullus omnino Archidiaconus, aut Archipresbyter, aut Præpositus, animarum curam, vel Præbendas Ecclesiæ, sine judicio vel consensu Episcopi, alicui tribuat: Immo, sicut sanctis Canonibus constitutum est, cura, et rerum Ecclesiasticarum dispensatio in Episcopi judicio confistit. (CAN. 8. et 10.) Austi, est-ce l'Evêque qui donne la collation, c'est-à-dire, l'institution Canonique à ceux qui se trouvent pourvûs de Bénéfices-Cures dans son Diocese. S'il se rencontre quelques exceptions à la regle générale, elles peuvent être regardées comme des concessions émanées de l'Episcopat: concessions qui ne nous paroissent pas remonter jusqu'à l'antiquité primitive.\*

- D. Selon vous, les seuls Evêques ont le droit d'établir et d'instituer des Curés, pour desservir les paroisses de leurs Diocèses; et cependant avant la Révolution, des Patrons tantôt Ecclésiastiques, tantôt Laics nommoient aux Cures, les Evêques recevoient ces nominations, et accordoient les Cures aux sujets présentés.
- R. Le droit des Evêques dans l'institution des Curés pour la desserte des Paroisses de leurs Diocèses, est sondé sur la pratique de tous les siècles. "Paul et Barnabé ayant établi des Prêtres dans les différentes Eglises, pour le besoin des Fidèles, est-il dit dans les Actes des Apôtres, ils recommandèrent les mêmes Fidèles au Seigneur, dans lequel ils avoient cru." Et cum constituissent illis, per singulas Ecclesias Presbyteros... commendaverunt eos Domino in quem credidernnt. ACT. APOS. 14.
- S.Wast, Evêque d'Arras, qui sleurissoit au commencement du 6. siècle, tint la même conduite. Il érigea des Eglises, est il dit dans sa vie, et y établit des Prêtres et des Diacres. Ecclesias erexit in quibus constituit Presbyteros et Diaconos; et les Evêques ont toujours confervé ce droit inhérent à leur personne.

e

s,

et

n-

le

én,

de

n-

ié-

on

t à

25-

las

at:

et

onnne eux fon \* La concession de ces priviléges à certains chapitres ne nous semble point remonter aux premiers siècles. Si l'on en croit M. Fleury "S. Eusébe de Verceil est le premier Evêque que l'on trouve avoir fait vivre (ses Clercs en communauté) et S. Augustin suivit son exemple, comme on voit par ses deux sermons de la vie commune. On nomma ces Clercs Chanoines: et vers le milieu du huitième siècle, S. Chrodegand Evêque de Metz, leur donna une Regle qui su depuis reçue par tous les Chanoines. . . . . L'année 816 plusieurs Evêques assemblés (à Aix-la-Chapelle) donnerent aux Chanoines une Regle qui etoit comme une extension de celle de S. Chrodegand: elle su comme une extension de celle de S. Chrodegand: elle fut envoyée par tout l'Empire, et observée pendant plusieurs siècles. " (Discours VIII. Sur l'Histoire Ecclesiastique, N. 2.)

Des Patrons, tantôt Eccléfiastiques, tantôt Laics, ont dans les siècles pottérieurs, nommé et présenté aux Bénéfices-Cures: c'est un privilège gracieusement accordé par l'Eglise aux uns et aux autres; mais ces nominations n'ont jamais été que de simples présentations. Un Bénéfice-Cure se trouvant vacant, les Patrons présentoient un sujet à l'Evêque pour le remplir : l'Evêque alors, nonobstant le privilége du Patron Présentateur, conservoit le droit d'examiner le sujet présenté, sur son âge, ses mœurs, sa doctrine, sa prudence, et sur les autres qualités nécessaires pour remplir plus utilement cette place; et, selon le Concile de Trente, il ne devoit, comme il ne doit en aucun cas, lui conférer l'Institution Canonique, qu'après l'avoir trouvé capable. (debet) examinari, et non nisi idoneus repertus fuerit, admitti. (CONC. TRID. Sefs. 24. de Reform. c. 18.)

Tout le droit du Patron confiste donc, le cas de vacance avenant, à présenter, c'est-à-dire, à proposer légalement un sujet à l'Evêque diocésain, pour qu'il lui confére, après un examen compétent, le titre et la Jurisdiction requise; d'où il est aisé d'appercevoir que le nouveau pourvû tient tout son pouvoir, toute sa puissance de l'Eglise, par le canal de l'Evêque, et non pas du Patron présentateur.

D. Le Curé, une fois canoniquement institué par l'Evêque, n'a-t il pas la liberté de choisir et d'approuver son Vicaire; d'approuver, en outre, les autres Prêtres qui lui sont nécessaires pour l'aider dans la desserte de sa Paroisse?

R. Dans certains Diocèses, les Evêques laissent aux Curés la liberté de choisir leurs Vicaires, et de désigner les Prêtres qui leur sont nécessaires. C'est une condescendance; mais l'Evêque seul donne, et seul peut donne. Approbation. Pour exercer les fonctions du faint Minissère, elle doit être positive, son consentement présumé seroit insussifiant. Néanmoins, on peut faire une exception à la regle générale. Dans les Paroisses limitrophes, par exemple, l'Approbation tacite sussit pour

autoriser un Confesseur, approuvé d'ailleurs, à recevoir les Confessions des Fidèles domiciliés dans une Paroisse voisine, et située dans un autre Diocèse. Le silence des Evêques qui le savent et ne parlent pas, est approbatif sur ce point.

- D. A quoi bon toutes ces formaltés: le Prêtre une fois ordonné ne peut-il pas exercer?
- R. Si on admettoit ce principe, un Prêtre errant et vagabond pourroit, en vertu de son ordination, exercer, au grand préjudice des âmes, dans une Paroisse étrangère, sous les yeux, et malgré le resus du Curé, et nême contre-la désense de l'Evêque: il pourroit, sans saire preuve de mœurs, de capacité, de doctrine, s'ingérer partout, et partout troubler le bon ordre et l'harmonie: ce qui seroit le comble de la consusson et le malheur de la vertu. Dans son Ordination il a reçu le pouvoir d'Ordre, il est vrai; mais il n'a pas reçu la puissance de la Jurisdiction.

Je m'explique; " selon la doctrine de l'Eglise Catholique, il y a deux fortes de puissances requises dans les Confesseurs: la premiere est la puissance d'Ordre qui se donne à tous les Prêtres dans leur Ordination, et qui est inséparable du caractère sacerdotal : la seconde est la puissance de Jurisdiction, qui se pourroit donner à des Ecclesiastiques qui ne seroient pas encore Prêtres, en leur conférant un Bénéfice à charge d'âmes. La puissance d'Ordre donne le pouvoir intérieur et surnaturel qui est nécessaire du côté du Ministre, afin qu'il puisse remettre les pechés. La puissance de Jurisdiction donne ce qui est requis du côté des Fidèles, savoir, l'autorité de les juger quand ils s'accusent de leurs péchés. Ces deux puissances sont absolument nécessaires pour la validité du Sacrement de Pénitence: or c'est la puissance de Jurisdiction, que l'Evêque accorde par l'Approbation dont il s'agit ici. " (CONDUITE DES CONF. 2. p. C.. 1)

i-

ui

3

IX

er

S-

n-

nt

e-

ne

11-

ur

Ainsi "on distingue deux sortes de Jurisdictions, dont l'une s'appelle ordinaire, et l'autre déléguée. La Jurisdiction ordinaire est celle qui suppose le titre d'un Bénésice, ou d'un Office à charge d'âmes, par exemple, d'un Evêché, d'une Cure, ou d'une Supériorité dans une Maison Religieuse. La Jurisdiction déléguée est celle qui se donne, par simple commission, à ceux qui n'ont point charge d'âmes, ou qu'on donne à ceux qui ont charge d'âmes sur des personnes qui ne dépendent point de leur Jurisdiction ordinaire. Les Aumoniers des Vaisseaux et des Armées sont censés Pasteurs ordinaires des personnes qui sont sur leurs Bords et dans leurs Régimens." (IBIDEM.)



### CHAP. VII.

### DE L'INSTALLATION

DES EVEQUES ET DES CURE'S INTRUS.

D. QUE faut-il penser des Ewêques Constitutionnels etablis conformément aux décrets de la soi-disant Constitution Françoise?

R. Il faut penser, que ce sont des hommes sans vocation, sans jurisdiction, et conséquemment sans pouvoirs.

1°. Ils font fans vocation. Aucun d'eux ne peut se dire, comme S. Paul, appellé, non par les hommes en général, ou par aucun homme en particulier; mais par J. C. et par Dieu le Père. Non ab hominibus, neque per

Cominem, sed Per Jesum Christum & Deum Patrem. (EPIST. GAL. CAP: 1.) Nous devons le répéter: nul d'entre eux ne peut se permettre cette expression: "je suis appellé par la volonté de Dieu." Vocatus...per voluntatem Dei. (1.COR.1.) Ils ont eté appellés par une assemblée prosane, purement séculière et sous tous les rapports incompétente.

nt

S-

in

ne le

nt

nt

nt

S-

es

1-

nels

tion

ca-

irs.

t se

en par

per

2º Ils sont sans aucune Jurisdiction, conséquemment sans pouvoirs. L'Eglise, bien loin de leur avoir conféré l'institution Canonique, seule conservatrice de la Chaîne Apostolique, et seule garant de la Jurisdiction essentiellement nécessaire pour exercer les fonctions de l'Episcopat, les a par le ministère de son Chef repoussés avec horreur. Le Souverain Pontife dans son Bref du 19. mars 1792, les a déclarés faux Evêques, Pseudo-Episcopi, qui facrilégement ordonnés ont envahi fans mission Canonique des fieges occupés par leurs Pasteurs légitimes qui. . . facrilege ordinati, Episcopales sedes, quibus legitime præerant Pastores, absque Canonica Missione invaserunt. Ils sont semblables à ceux dont parle S. Paul dans sa 2. aux Corinthiens: c'est-à-dire, faux Apôtres de J. C. Ejusmodi Pseudo-Apostoli sunt operarii subdoli transfigurantes se in Apostolos Christi. (CAP. 11.)

D. Ils ont été ordonnés Evêques; ainsi ils perpetuent la Chaîne Apostolique, et sont successeurs des Apostres.

R. Ce n'est point ici le moment de discuter le mode de leur ordination, il sussit de dire qu'elle a été saite contre toutes les loix divines, au mépris de tous les saints Canons, et malgré le cri de l'Eglise Universelle, qui a hautement protesté contre. "Nous avons dû nous écrier, (ce sont les expressions du Souverain Pontise) apprenant qu'on venoit d'imposer criminellement les mains à un si grand nombre d'usurpateurs, que dans très peu de tems presque toutes les Eglises de France s'étoient trouvé occupées par des intrus: Tam multis manus impositas nesarie suisse, ut brevi dierum spatio, serè omnes D 3

istius Regni Ecclesiæ ab intrusis fuerint occupatæ; "Nous avons dû nous écrier qu'il n'étoit jamais rien arrivé de semblable dans l'Eglise de Dieu." Exclamare debuimus, nibil simile unquam in Ecclesia Dei accidisse. (BREF du 19. Mars 1792.) Or ces expressions démontrent que le Souverain Pontise n'a certainement pas retiré la Chaîne Apostolique des mains des Pasteurs légitimes dont il fait l'éloge, et dont il défend la cause, pour la mettre dans les mains de ces misérables. Ils ne sont donc pas successeurs des Apôtres. D'ailleurs un Evêque légitime est de droit divin constitué dans son Diocèse: nulle Puissance ne peut le destituer sans un délit légalement constaté, et sans observer les régles Canoniques. Il est le véritable époux de son Eg ise: usurper sa place, c'est se rendre coupable d'adultère spirituel et d'intrusion.

Ces Evêques Constitutionnels n'étant pas entrés par la porte dans la Bergerie, ne sont d'après les propres expressions de J. C. dans l'Evangile selon S. Jean (10) que des voleurs et des larrons. Qui non intrat per ossium in ovile ovium, sed ascendit aliunde, ille sur est S latro. Les brebis n'ont point connu leur voix; elles les ont sui au lieu de les suivre, selon ces autres paroles de J. C. Alienum non sequuntur, sed sugiunt ab eo: quia non noverunt vocem ejus. (1BID. V. 5.)

- D. Les fidèles les ont reçus avec acclamation, les ont inftallés avec joie; les brebis ont donc connu leur voix, et ne les ont pas regardés comme des voleurs et des larrons.
- R. Les fidèles les ont reçus avec acclamation, les ont installés avec joie: mais quels fidèles? Juste Ciel! Des fidèles, peu attachés à la foi de leurs Pères, indisférens sur toute espéce de culte; des fidèles sans principes, sans mœurs, et séduits par des ouvrages imposteurs repandus avec profusion, sans qu'on voulût permettre aux Pasteurs légitimes de se faire entendre: \* des fidèles, les uns éblouis par l'argent des factieux, les autres trompés par

<sup>\*</sup> On fait que les Pasteurs legitimes ne pouvoient parler et qu'on poursuivoit les Lettres Pastorales à outrance.

les promesses insidieuses des Philosophes Atheés; ceux-ci effrayés par l'appareil menaçant, dont ces intrus se faisoient environner au moment de leur installation violente, ne se présentant qu'entourés de piques, de bayonnettes, et d'épées; ceux-la frappés de la crainte de la persécution, des tourmens, de la mort. Mais tandis que les factieux envahissoient les siéges à main armée, les honnêtes gens consternés de leur côté, gémissoient dans l'amertume de leur cœur, protestoient contre la violence, conjuroient le Ciel avec larmes d'appaiser la tempête, erroient çà et là comme des brebis sans Pasteur, et ne sormoient des vœux, que pour le retour des Pasteurs légitimes.

e

D. Ils ont écrit au Pape en signe de Communion, cela ne doit-il point suffire?

R. Le Pape nous avertit dans son Bref déja cité, que telle fut la conduite des Schismatiques et des Hérétiques dans les différens siècles. Ad hujusmodi contestationem officiorum genus agnoscitur depromptum, veluti ex Archetypo, à nefariis Schismaticorum et Hæreticorum scholis. " Photius écrivit au Pape S. Nicolas, Luther à Leon X, Pierre Paul Duvernier le jeune à Jules III.; de même, continue le S. Père, les Evêques Constitutionnels ont dernièrement publié un ouvrage intitulé: Accord des vrais principes de l'Eglise, de la Morale et de la Raison sur la Constitution Civile du Clergé de France, par les Evêques des Départemems, Membres de l'Assemblée-Nationale-Constituante à Paris, qu'ils ont rempli de sentimens erronés, schismatiques et hérétiques, déja souvent résutés et rejettés. In quod omnes conjecerunt erroneos, schismaticos, et hæreticos, sæpius resutatos et rejectos sensus: et pour tromper plus facilement les Peuples, ils ont eu la mauvaise soi de mettre à la fin de ce méchant ouvrage, une lettre qu'on suppose nous avoir été écrite, voulant, par cette ruse, infinuer aux gens simples, qu'elle nous avoit été adressee. Adjectà in fine ejusdem improbi operis, ad populos facilius decipiendos, ementità quadam epistola, perinde ac si illa ad nos missa suisset."

Vous voyez par ce témoignage du Souverain Pontife ce qu'il faut penser de leurs lettres écrites à Rome. Quoique frappés d'aveuglement, ils ont néanmoins toujours pressenti, que Rome rejetteroit leur lettre avec horreur. Delà cette mauvaise foi, cette sourberie des Intrus, qui devenant funeste aux Fidèles Chrétiens, obligea sa Sainteté de leur donner cet avertissement: "Gardez-vous bien surtout d'avoir aucune communication quelconque, principalement en matière de Religion avec les Intrus et Jureurs, de quelque nom qu'on les appelle..... Prémunissez-vous aussi contre les Lettres Pastorales des Intrus, contre leurs lettres d'avis; et contre les écrits de toute espece qu'ils ont déja publiés, ou qu'ils pourront publier dans la fuite. " (BRFF de 1792.) D'ailleurs, "lorsqu'un homme est pourvû d'un Evêché, il ne lui sustit pas d'ecrire à Rome; autrement ce ne feroit plus qu'une formalité et une simple lettre d'avis; il faut que Rome confirme sa nomination et lui confére la Jurisdiction par l'Institution Canonique; confirmation et institution, que le Souverain Pontife accorde ou refude selon les qualités du sujet présenté Or le Souverain Pontife par le même Bref adresse au Clergé et au peuple de France, bien loin d'avoir confirmé l'Institution des Evêques Intrus et de leur avoir conféré l'Institution Canonique, leur a fait à tous une seconde et troissème monition de quitter leurs places usurpées, d'abjurer leur serment sacrilége, de donner satisfaction à l'Eglise, et de faire pénitence de leurs crimes sous peine d'Excommunication. Voilà ce que Rome par le canal des Evêques légitimes leur a envoyé, et non pas la confirmation de leur usurpation sacrilège.

- D. S'il en est ainsi, que deviennent les Curés Intrus, et les Prêtres ordonnés par les Evêques de la Constitution?
- R. Les uns et les autres participent au crime et à la peine de leurs auteurs. 1°. Les Curés Intrus occupent

des places manisestement usurpées. Ils y existent sans Jurisdiction, sans pouvoirs, parceque leurs nouveaux Evêques n'ont pu leur transmettre et leur communiquer une Jurisdiction et des pouvoirs qu'ils n'avoient pas pour eux-mêmes. Ce sont des hommes que l'Eglise repousse et rejette, Quos Ecclesia aversatur et rejicit, des hommes, qui substituent l'impiété à la piété, Pietati impietatem subrogantes. (BREF du 19 Mars 1792.) Chaque acte, qu'ils exercent dans ces places, est donc un acte de révolte et d'irreligion. 2°. Les sujets constitutionnellement ordonnés sont des prosélites de l'erreur, de la séduction, de la révolte. On doit appliquer aux uns et aux autres ces paroles de l'Ecriture: ils couroient, et je ne les envoyois pas. Non mittebam, ipsi currebant. (JEREM. 23.)

- D. Il existe des Curés titulaires assermentés, des Curés intrus, et il se trouve des Prêtres constitutionnellement ordonnés, vraiment vertueux; ceux-là méritent au-moins une exception favorable.
- R. Toute vertu Chrétienne est essentiellement soumise aux Loix Evangéliques: or les Loix de l'Evangile ordonnent une entière obéissance à l'autorité de l'Eglise. Ces infortunées victimes de l'erreur, au lieu de l'avoir écoutée avec respect, l'ont méprisée avec outrage. On doit donc les regarder comme des Payens et des Publicains, selon cette parole de J. C.: Si quis Ecclesiam non audierit, sit tibi sicut Ethnicus et Publicanus. Ces fausses vertus semblables aux fausses vertus des Pharisiens si souvent proscrites par le Fils de Dieu, sont propres à entrainer des aveugles dans la fosse de perdition; mais non pas à conduire des enfans d'adoption dans la voie étroite, qui conduit au Ciel: et, s'ils ne font pénitence de leurs crimes, au moment de la mort, ils sentiront l'application de ces redoutables paroles de l'Evangile; "Toute plante, que mon Père céleste n'aura pas plantée, sera arrachée et jettee a sfeu." Omnis plantatio, quam non plantavit Pater meus cælestis, eradicabitur. (MATTH. 15) C'est à de tels hommes, que J. C. dira: " Je ne

vous ai jamais connus." Nunquam novi vos. "Retirez vous, ouvriers d'iniquité." Discedite à me, qui

operamini iniquitatem. (MATTH. 7.)

C'est pour leur faire éviter ce malheur, que le Souvexain Pontife leur tient ce langage si digne du successeur de S. Pierre et du Chef de l'Eglise Romaine : " Nous conjurons par les entrailles de J. C. tous les complices de ce schisme, quelque soit leur manière d'y adhérer. mais furtout nous exhortons, nous prions, nous conjurons les Ministres de l'Autel, de réstéchir, combien il est indigne, combien il est pervers, combien il est criminel, de voir des fidèles, et des Ecclesiastiques entr'autres, donner les mains à ce lamentable Schifme, et le favoriser....Qu'ils tremblent à la seule pensée de ce terrible jugement, et au souvenir de ce seu vengeur, qui doit dévorer ceux qui, par leur propre faute, prolongent un Schisme, que leur retour par la pénitence auroit pu etousfer ..... Omn's bujus Schismatis, quovis modo participes, maximeque sacros Ministros, in visceribus Jeju-Christi iterum enixe hortamur et obsecramus, ut cogitent, quam indignum, quam perversum, quam miserrimum sit Fideles præsertim Ecclesiasticos, exitiali buic Schismati favere et objecundare. ..... Horreant sane meditantes, quam terribilis expectatio judicii et ignis æmulatio eos conjumptura sit, quorum opera efficitur, ut Schifma, quod per corum pænitentiam tolli poset, etiam perduret.



#### CHAP. VIII.

### DE LA CONDUITE DU CLERGE' DE FRANCE A L'EGARD DU SERMENT.

- D. LES Evêques pouvoient parer facilement aux malheurs que la Religion vient d'éprouver en France; l'obéisfance de leur part aux décrets de l'Assemblée-Nationale auroit mis le Royaume dans le cas de ne point recourir aux Intrus: la tranquillité, la paix eût regné dans l'intérieur, et en montrant de l'attachement pour leurs peuples, ils auroient fait preuve de leur sidélité à l'Eglise et à l'Etat.
- R. Les Evêques ne pouvoient s'écarter de cette maxime de S. Pierre: "il faut mieux obéir à Dieu qu'aux hommes." Obedire oportet Deo magis quam hominibus (ACT. APOST. CAP. 5. v. 29.) L'Assembleé éxigeoit un serment que Dieu leur désendoit de prêter: et s'ils ont quitté leur peuple, l'indifférence n'en à point été la cause : ils l'ont fait pour se conformer à cet avis de J. C.: "Lorsqu'ils vous persécuteront dans une Ville, fuyez dans une autre." Cum autem perjequentur vos in Civitate istà, fugite in aliam. (MATTH. CAP. 10) Quant à l'Eglise et à l'Etat, ils ont fait preuve, en refuiant le fatal serment, de leur fidelité envers l'un et l'autre. Vous avez vu dans le chapitre p é édent ce que l'Eglise pense des Evêques de la Constitution, voyons dans celui-ci ce qu'elle pense des Evêques Catholiques restés fidèles à leurs devoirs. Ecoutons ce qu'elle leur dit par l'organe de son Chef.

" Affermis dans vos principes par nos avis paternels, vous vous êtes rendus de plus en plus recommandables par votre inébranlable constance, les uns, en supportant hors de vos Eglises et même hors du Royaume, les rigueurs de l'exil avec un invincible courage; les autres, en restant dans leurs propres Eglises en but à la persécution de leurs ennemis; les derniers enfin, en fouffrant glorieusement la honte de l'indigence et de la prison. ... C'est pourquoi, à l'exemple de S. Leon, nous rendons grâces à Dieu, et nous nous livrons aux transports d'une fainte confiance, apprenant que l'esprit de la Foi anime tellement votre Catholicité, que le poison de l'Hérésie n'a pu entamer en aucune manière l'intégrité de vos cœurs..... Quoique nous nous trouvions éloignés de vous par la distance des lieux, nons sommes néanmoins avec vous par l'unité de la même Foi. " Nostris enim paternis vocibus confirmati, magis magisque egregià constantiæ laude enituistis; alii ex vobis invicto animo exilium tolerantes extra Ecclesias vestras et extra ipsum Regnum, alii injuriis adversantium ac insectationibus obnoxii in vestris ipsis Ecclesiis, alii denique carceris etiam squalorem sustinentes. .... Quapropter Nos cum Sancto Leone gratias agimus Deo, et multam fiduciam piæ exultationis accipimus, cum Catholicam Fraternitatem ita spiritu Fidei vigere cognoscimus, ut cordibus vestris nibil infirmitatis hæretica possit inferre tentatio ... Quamvis ergo magna locorum intervalla nos dividant, unitate tamen vobiscum sumus. (BREF. du 19. Mars 1792.) On ne peut ajouter à ces expressions..

C'est ici le lieu de dire, que sa saintété sélicite ensuite les Chanoines, Curés, Professeurs d'Universités, Directeurs de séminaires, Religieux et Religieuses, Laics, et géneralement tous les Chrétiens de l'un et de l'autre séxe, qui demeurés, à l'éxemple de leurs Pasteurs, inébranlables dans la soi, ont en grand nombre soussert avec un courage heroïque les injures, l'éxil, les prisons et toutes les vexations qu'on faisoit éprouver aux Catholiques. Ce langage prouve, que l'Eglise, bien éloignée

de blâmer leur conduite, se glorisie au contraire de 'leur' constance.

Après avoir reçu le témoignage de l'Eglife, recevons celui de l'Etat: il n'est pas moins glorieux: le Monarque certain que, trouvé coupable parce qu'on desiroit qu'il le sût, il alloit être sous peu traîné à l'échassaud, se prépare à ce grand sacrisse en vrai Disciple de J. C., fait son Testament, et dans ce monument à jamais mémorable, rend le plus bel hommage à la Religion de ses Pères, et la plus éclatante justice au Clergé Catholique.

Ses Illustres frères arrachés comme par miracle au couteau des factieux, s'accordent parfaitement avec le Souverain qu'on opprime. " Le Clergé de France, disent-ils dans la Déclaration qu'ils donnerent avec les Princes de leur Sang, en date du 8 Août 1792, le Clergé de France etant demeuré inébranlable dans ses devoirs, à l'exception d'un très petit nombre de renégats, qui se sont rendu justice en se separant d'un Corps digne de la vénération publique, on a vu l'Assemblée, non seulement ofer déclarer les Sièges Episcopaux vacans, interdire les fonctions Apostoliques à ceux qui les tenoient de Mission Divine, et les remplacer par de faux titulaires dépourvus d'Institution Canonique; mais encore joindre à la violation de toutes les règles, toutes les horreurs de la persécution, livrer les Ministres de la Religion aux fureurs d'une populace effrénée, les jetter dans les fers, les bannir, et porter contr'eux des décrets dictés par le fanatisme le plus inhumain." Le Clerge, en refusant courageusement le serment si funeste à la France, n'a donc point agi contre l'Etat; mais bien plutôt a agi conformement aux vrais interêts de l'Etat, et a pris le seul parti qu'il y avoit à prendre dans ces conjonctures malheureuses.

S

e

e

La perte des biens, les railieries, les outrages des factieux, les prisons, l'exil et la mort même, etoient infiniment préférables à une infidélité criante, qui, en

les couvrant d'infamie, les eût rendus des prévaricateurs infignes aux yeux de l'Eglise et de l'Etat, de Dieu et des hommes.

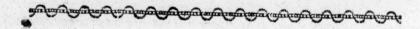
- D. Soit; que les Evêques, en leur qualité de successeurs des Apôtres, ne pussent se séparer du Pape leur Chef; mais les Curés, au moins, pouvoient acquiescer au desir de la Nation.
- R. Sans vouloir égaler ici les Curés aux Evêques, nous répondons que les pressans motifs qui désendoient aux Evêques de prêter le serment, devoient agir avec la même autorité sur l'esprit et la conscience des Curés, des Ecclesiastiques quelconques, et généralement de tous les Chrétiens. La Foi est Une pour tous les hommes sans distinction: attaquée, combattue par les décrets de l'Assemblée, nul Chrétien, nul Catholique ne pouvoit, sans crime, émettre un serment qui le plongeoit dans une Apostasse maniseste. Les jureurs en esset ont, par leur serment, substitué un régime prosane et sacro legitimoque regimini prosanum & sacro legitimoque regimini prosanum & sacro legiterunt. (BREF du 19 Mars 1792).
- D. Un grand nombre de Curés a juré; par ce moyen ils ont conservé la paix dans leurs Paroisses: leur serment a donc été avantageux à l'Etat.
- R. Oui, leur ferment a été avantageux: mais cet avantage s'est tourné du côté de l'Eglise: il a été comme une pierre de touche qui a servi à distinguer les vrais Curés, les vrais Pasteurs d'avec ceux qui n'en avoient que la couleur et l'apparence. L'ambition, l'interêt, l'attachement à des parens, à des proches, l'incertitude de l'avenir, tels sont en abrégé les tristes motifs qui ont précipité tant de Prêtres dans cet abyme de perdition où ils sont descendus. Puisse le Ciel, exauçant nos vœux, faire tomber l'épais bandeau qui les aveugle! On ne peut dire ensin qu'ils ayent conservé la paix dans

leurs Paroisses: la commotion, vrai chatiment du Ciel, s'est montrée générale; et leurs malheureuses Paroisses n'ont pas été moins agitées que celles des Curés Catholiques. Les gens de bien, les sidèles vertueux, qui ont pu s'y trouver, les ont vûs et ont gémi; et les factieux, qui les avoient pousses à faire le serment, leur ont dans la suite prodigué leur haine et leur mépris; ainsi que le remarque le Souverain Pontise, d'après le témoignage de plusieurs Evêques de France: Qui penitus excæcati in errore perstare maluerunt, non levi dedecoris notà apud omnes ordines suit inusti, et de sua existimatione deciderunt penes illos etiam qui ad ejusmodi apostasiam eos impulserunt: quemadmodum à pluribus Episcopis nobis nuntiatum est.

D. Qu'est-il résulté de cette opiniatreté des Evêques et du Clerge?

R L'homme sensé ne qualifiera jamais ainsi une sidélité à ses devoirs vraiment sage et vraiment éclairée. Les Evêques ne pouvoient égarer leurs Diocésains, ni les Cures leurs Paroissiens. L'inébrantable fermeté du Clergé de France a produit le plus grand bien: il a déployé, ce Clergé vertueux (quelques apostats exceptés) toute la force et toute l'energie des beaux jours de l'Eglise, et a prouvé par des faits, à la vue de l'univers entier, que les Ministres du Sanctuaire savoient facrifier biens, revenus, fortunes, pour se reposer uniquement fur la providence paternelle de celui qui dit dans l'Evangile, " Qu'il faut avant tout chercher le Royaume de Dieu et sa justice." MATT 6. 23 S'il vêcut autrefois dans l'abondance, sa conduite et ses œuvres ont montré qu'il savoit, à l'exemple de l'Apôtre, vivre dans l'indigence: il a mis enfin tous les Rois dans le cas d'appercevoir que la Religion Catholique est l'amie fincère des Trônes et des Cetars. Il a été opprimé, dira-t-on; mais il a été opprimé avec le bon droit, et a fait envier au victorieux même l'honneur et la gloire E 2

d'une telle défaite. Les Chrisostômes, s'ils existoient de nos jours, en seroient l'éloge, et les Athanases en loueroient la fermeté. Les Ecclésiastiques sont aujourd'hui persécutés en France; tel su toujours, dit J.C. le sort des Justes et des Prophètes; mais il viendra un jour où l'impartiale posterité chargera leurs persécuteurs d'anathêmes, et portera sur la tombe de ces courageux désenseurs de la Foi des palmes et des lauriers.



#### CHAP. IX.

De la Conduite que devoit tenir le Peuple en France, voyant le Clergé rejetter le Serment comme illicite et sacrilège.

D. QUELLE conduite devoient tenir les Fidèles en France, en voyant d'un côté l'Assemblée éxiger impérieusement le serment, et les Evêques de l'autre le repousser à la tête de leur Clergé, comme illicite et sacrilège?

R. Le peuple voyant les Evêques de France à la tête de leur Clergé, et non seulement les Evêques de France, mais le Souverain Pontise, et avec lui tous les Evêques de l'Univers Catholique, repousser le serment comme étant réellement illicite et sacrilège, devoit aussitôt s'arrêter, et se souvenir que l'Eglise est infaillible, qu'elle ne peut pas condamner ce qui n'est point

cond com; fpirit

foute l'odi Ciel ces

licit

peri

mo d'e Tr ma fes

> tr tu vi

po

condamnable, et qu'elle est établie par J. C. Juge competent et exclusif en tout ce qui peut concerner le

spirituel.

nt

en

u-

n

rs

X

Il n'auroit jamais dû, ce peuple trop confiant aux écrits des factieux, s'eriger en juge des coniciences, et foutenir, comme il l'a fait pendant la Révolution, l'odieux personnage de persécuteur acharné. Fasse le Ciel que la conduite qu'il a tenue n'attire pas sur lui ces chatimens sévères dont l'Ecriture menace ceux qui persecute les Prophètes et les Justes!

- D. L'Assemblée assuroit que le serment n'avoit rien d'illicite; cela ne devoit-il pas suffire au peuple?
- R. 1°. L'Affemblée soutenoit par toutes sortes de moyens cette monstrueuse production qu'elle venoit d'enfanter. Peu contente d'avoir envahi les droits du Trône, elle vouloit envahir encore les droits de l'Autel; mais elle avoit oublié que J. C. constamment sidèle à ses promesses, soutient son Eglise, la dirige et l'éclaire pour appercevoir l'erreur et ses détours.
- 2°. La décision de l'Assemblée ne suffisoit pas pour tranquilliser les consciences. Ouvrez les Divines Écritures, et vous trouverez qu'en matière de Religion, il vous est commandé d'écouter l'Eglise, et que nulle part il ne vous est commandé d'écouter des hommes sans caractère et sans autorité, connus d'ailleurs par leur parjure et leur infidélité maniseste à leurs mandats.
- D. Il y avoit des abus dans le Clergé; il falloit les réformer.
- R. Il étoit impossible que dans un corps moral, aussi multiplié que l'étoit le Clergé de France, il ne se trouvât quelques abus: mais cette résorme étoit-elle du ressort et de la compétence des Laïcs? Les Evêques sont les Pasteurs, les Laïcs sont le Troupeau. Accorder

aux Laïcs le droit de réformer les Evêques, c'est renverser l'ordre des choses, et autoriser les Brebis à conduire le Pasteur.

S. Paul apperçoit des abus qui se glissoient dans l'Eglise de Corinthe: a-t-il recours aux Laïcs pour les résormer? N'est-ce pas lui qui reprend ces nouveaux Chrétiens et les corrige avec sorce? "Lequel présérez-vous, leur dit-il, ou de me voir venir à vous la verge à la main, ou de me voir venir avec un esprit de douceur et de charité?" Quid vultis? In virga veniam ad vos, an in charitate & spiritu mansuetudinis? (1 cor. 4. v. 21) Et depuis cet Apôtre, l'histoire de toutes les Nations Catholiques et la discipline de tous les siècles ne nous apprennent-elles pas que l'Eglise n'a jamais été resormée par la puissance temporelle?\*

Lorsque les Princes Catholiques ont apperçu des abus, ils les ont fait remarquer aux Evêques et aux Souverains Pontises; mais dans aucun tems ils n'ont été autorisés à faire la reforme par eux-mêmes; or s'il en est ainsi des Princes Souverains et légitimes, religieux et Chrétiens, à plus forte raison une Assemblée illégale et parjure étoit-elle, sous tous les rapports, incompétente pour tenter une résorme.

- D. Le Peuple vouloit le bien, et, confiant dans ses Députés il croyoit que l'Assemblée cherchoit à le faire.
- R. Les Instructions Pastorales des Evêques, les avis du Clergé du second ordre, soutenus par la décision du S. Siége, et dont le peuple avoit connoissance malgré la fureur de la persécution, sussissient pour lui faire ouvrir

<sup>\*</sup> Si quelque Prince avoit entrepris de réformer par lui-même certains abus spirituels, on pourroit dire qu'il auroit outre-passé les bornes de sa puissance. "Les Rois sont pour gouverner l'Etat, mais l'Eglise est établie par J. C. pour gouverner les ames." Regi corpora, animæ Sacerdoti. (CHRISOST. homel. 4. de verb. Isaiæ, ubi de facto Osiæ.

ren-

con-

dans

ur les

reaux

réfé-

ver-

rit de

veni-

inis?

re de

tous

glife

abus,

rains

orifés

ainsi

Chré. : par-

pour

Dé.

s avis

on du

gre la

uvrir

même

Mé les Etat, es.

verb.

\*: 5

les yeux. On lui prouvoit clairement l'usurpation violente que l'Assemblée faisoit de tous les droits Ecclésiafques et Civils, au mépris de ses sermens, au mépris de fes mandats, et que ce n'étoit nullement l'amour du bien, mais le bouleversement de l'Autel et du Trône, qui étoit le véritable objet de ses criminelles entreprises. Comment le peuple pouvoit-il après cela penser de bonne foi, qu'une Assemblée tumultueuse, qui n'étoit après tout qu'un simple résultat de députés d'Assemblées Baillagères, sans guide et sans chef, avoit acquis tout. à-coup le droit inoui d'arracher l'encensoir de la main des Pontifes et le sceptre de la main des Bourbons? Des ouvrages Catholiques, tous plus clairs les uns que les autres, qu'on venoit à bout de lui faire connoître, ne devoient-ils pas l'arrêter dans sa méprise, et lui faire comprendre que l'Assemblée avoit totalement perdu le bien de vûe, pour se livrer à la passion, à l'injustice, et généralement à tous les crimes? Le peuple a été trompé; mais, il faut l'avouer sans détour, il a donné sans répugnance les mains à l'imposture.

D. On lui persuadoit, que des motifs, bien moins de Religion que d'intérêt, étoient la seule cause de l'opiniâtreté des Evêques et de leur Clergé: dans ce cas ne devoit-il pas se tenir sur la désiance?

R. La voix de la calomnie que l'on faisoit rétentir aux oreilles de ce peuple crédule, ne le justifie pas pour cela; autrement le peuple Juif eût été innocent de la mort de J. C. Il devoit se décider par principe, et non par prévention. En esset, dans le tems même où l'on s'efforcoit avec malignité de prêter au Clergé des vues interessées, le Clergé de son côté donnoit des preuves indubitables de son parfait desinteressement: car pour soulager le peuple et l'Etat, il offroit de payer une partie considérable de cette dette nationale, contractée sous les Regnes précédens; dette qui, malicieusement exagérée, inquiétoit le peuple, et servoit les factieux; mais comme on avoit juré sa perte, on rejetta cette offre

généreuse pour le dépouiller avec une féroce indignité de ses propriétés, les plus anciennes et les plus sacrées du Royaume. Ses ennemis étonnes de son entière résignation après cette révoltante injustice, lui proposerent le serment, voulant lui enlever en outre le seul bien qui lui restoit, sa religion et son honneur, et precipiter le peuple dans les erreurs les plus grossières et les plus monstrueuses. Alors ce Clergé si visiblement opprimé s'éleva au dessus de lui-même, remonta à la hauteur de ces grands hommes qui vècûrent dans les beaux jours de l'Eglise, et montra par ses œuvres qu'il étoit prêt à soussirie les privations, l'exil, la misère et la mort même, plutôt que de devenir apostat et perside.

Les uns des-lors furent inhumainement massacrés, les autres exilés avec plus de cruauté que les anciens tyrans n'exilerent jamais les Confesseurs et les Martyrs de J. C. N'importe, ce Clergé courageux ne chancella pas dans sa foi; mais il prouva à tous les peuples de l'Europe, que les vrais Prêtres de J. C. favent souffrir, et non trahir. Une telle conduite ne devoit-elle pas désarmer le peuple François: et ne l'auroit-elle pas désarmé eneffet, s'il n'eut été possedé de l'ardent desir d'envahir par violence les biens et les revenus de l'Eglise? Nous ne developperons point ici cet humiliant article; mais nous dirons en passant, que voila le vrai ressort qui l'a mis en mouvement; ressort dont les factieux connoissoient la force et la puissance; ressort qui a mis la hache à la main de la plupart de Francois, et a fait du peuple le plus civilisé de l'Europe, le peuple le plus séroce et le plus barbare. Jamais sous les Empereurs Payens, l'Eglise n'avoit éprouvé une persecution si longue et si violente.

D. Selon vous, le Peuple François pourroit être rangé fur la ligne des persécuteurs: cette qualification n'est-elle pas trop dure?

R.Qu'on life l'histoire des perfécutions sous les Empe-

D

tant

pas i

à no

tacts. réjern reurs Payens; qu'on lise la persécution faite au Clergé et à tous les gens de bien dans la Révolution Françoise; qu'on institue ensuite la comparaison, et l'on trouvera que les Révolutionnaires modernes ont enchéri sur les Dioclétiens et les Nérons. Au reste ces traits de barbarie et de férocité, dont la France vient d'être le sanglant théâtre, ne doivent point etonner l'homme qui résséchit et qui pense. Certains principes de Religion naturelle retenoient encore les Payens dans leur aveuglement, tandis que les Revolutionnaires de nos jours les ont tous ou méconnus ou étoussés. Ils ont sous aux pieds avec un égal mépris toutes les Loix naturelles, et toutes les Loix divines et humaines. Une prévarication de ce genre ne devoit-elle pas traîner à sa suite les plus affreux désordres et toutes sortes de malheurs.



CHAP. X.

De la Conduite qui doit tenir maintenant le Peuple de France pour sortir de l'Erreur.

D. LE peuple de France s'est rendu criminel en adoptant le système révolutionnaire des factieux; son crime est avéré, on ne peut en disconvenir; cependant tous ne doivent pas ê re indistinctement rangés sur la même ligne; on sait, à n'en pouvoir douter, qu'il en est qui s'jont conservés intacts: et on peut dire à leur occasion, que Dieu s'en est réservé sept milles qui n'ont pas siéchi le genou devant Baäl.

R. Les Fidèles de l'un et de l'autre sexe qui ont eu le courage et la fermété de réfitter à l'orage, et de se foutenir au milieu de cette affreuse tempete qui vient d'agiter la France entière, bien loin de pouvoir être confondus dans la foule des rébelles, méritent au contraire tous les éloges de la Religion, et nous l'espérons d'eux, comme S. Paul l'espéroit des Fidèles de Corinthe, que Dieu les confervera dans ces dispositions heureuses, jusqu'au moment où il les appellera pour paroître devant lui. L'Eglise les exhortera à continuer d'opérer leur falut avec crainte et tremblement, selon cette parole de l'Apôtre: Cum metu et tremore vestram salutem operamini. (PHIL. 2) Et le Monarque leur addressera ces consolantes paroles: " Que le Seigneur vous accorde la misericorde et la vérité, et moi je vous félicite dès ce moment d'une conduite si religieuse et si louable. Et nunc retribuet quidem Dominus misericordiam et veritatem : sed et ego reddam gratiam, oe quod fecistis verbum istud. 2 LIV. DES ROIS, C. 2.)

D. Il y a trois classes de personnes qui ont adopté en France les principes révolutionnaires: 1°. Ceux qui après avoir prété les sermens éxigés, ont occupé des places: 2°. Ceux qui ont prêté les sermens éxigés sans occuper de places, et ceux qui, sans prêter serment, ont approuvé d'une manière directe ou indirecte ce qu'ils voyoient faire. 3°. Ceux qui n'ont pas juré, mais qui ont juvi le parti des jureurs, soit par inclination, soit par crainte. Quelle conduite doivent-ils maintenant adopter pour réparer leur faute?

R. 1°. Ceux qui ont prêté le serment doivent nécessairement le retracter. Par ce serment, en esset, que le Souverain Pontise appelle Impie, Impium Sacramentum, (BREF cité pag. 44.) ils ont, non seulement embrassé l'erreur, mais ils ont juré en outre de la maintenir de tout leur poncoir: Or un serment de ce genre, qui renserme un veritable abandon de la Foi Catholique, doit être indispensablement rétracté de la part de à l' prei

ont proteins a folund'éx

la R quo la T Cep ples nous conf été a qu'il la fo et o de to ordre volut mini d'inr Il ef fuivr volte leur i de le écart bras.

> fanatiq défense comme

quiconque, touché d'un repentir salutaire, veut revenir à l'Eglise Romaine. On ne peut leur dissimuler cette pressante obligation.

it

·e

1-

15

0-

ns

a-

er

on

am

id-

eur

ous

et

01-

fe-

en

près

ces:

· de

une

3°.

des

con-

leur

ne-

menem-

ain-

enre,

holi-

2°. Quant à ceux qui ont occupé des places, les uns ont prêté le ferment et occupé ces places dans la vûe de protéger de leur mieux les proprietés et les personnes; les autres ont prêté le serment et occupé ces places, réfolus de soutenir la Constitution de tout leur pouvoir, et d'éxécuter ponctuellement les ordres des factieux.

Les premiers ont commis un crime réel aux yeux de la Religion; car il n'est jamais permis de faire un mal, quoiqu'il puisse en resulter un bien, comme l'enseigne la Théologie : Facienda non funt mala ut eveniant bona. Cependant, comme on ne peut pas éxiger que de simples Laïcs soient au fait des matières Théologiques, il nous semble que la droiture de leur intention diminue considerablement la grandeur de leur faute; et s'ils ont été affez heureux pour ne pas s'en départir, nous croyons qu'il leur suffira de sétracter le serment qu'ils ont eu la foiblesse de prêter. Ceux qui au contraire ont juré et occupé des places, résolus de soutenir la Constitution de tout leur pouvoir, et d'éxécuter ponctuellement les ordres des factieux, sont de vrais complices de la Revolution: ils ont prêté, autant qu'il a été en eux, leur ministère à cet ouvrage d'iniquié: le sang de tant d'innocens répandu, retombe visiblement sur leur tête. Il est difficile de leur tracer la ligne qu'ils auront à fuivre pour réparer les maux incalculables dont leur révolte est la cause. On doit laisser à l'Eglise le soin de leur imposer une satisfaction proportionée à la grandeur de leurs crimes, lorsque repentans de leurs honteux écarts, ils viendront se jetter humblement entre ses bras.\*

<sup>\*</sup> Si un homme en place, modéré dans le principe, étoit devenu fanatique, ou si un homme, fougueux dans le principe, étoit devenu défenseur des gens de bien, cette variété de conduit deviendreit comme la mesure dont il faudroit se servir pour le juger.

3°. Ceux qui, sans prêter aucun des sermens éxigés, et conséquemment, sans occuper aucune place, ont néanmoins approuvé d'une manière directe ou indirecte le mal qu'ils voyoient faire, nous paroissent mériter l'application de ces paroles de l'Apôtre: "Ceux-là sont dignes de mort (ceci s'entend de la mort Spirituelle) non seulement qui sont ces choses, mais même qui approuvent ceux qui les sont." Digni sunt morte, et non solum qui faciunt ea, sed etiam qui consentiunt facientibus. (ROM. 1. 32.)

Les injustices étoient trop sensibles, trop multipliées, trop parlantes, pour qu'on puisse entreprendre de justifier leur conduite. Pour rentrer dans les voies de la justice, ils seront obligés de subir les Loix d'une indispensable satisfaction; satisfaction à Dieu, satisfaction

au prochain.

4°. Enfin, ceux qui ont suivi les Jureurs et les Intrus, soit par inclination, soit par crainte, sont des hommes qui ont quitté les Pasteurs légitimes, les Evêques, le Souverain Pontife, l'Eglise en un mot, pour s'attacher à des apostats, à des parjures. Leur crime est grand aux yeux de Dieu et des hommes: leur promettre un facile pardon après une erreur si grossière, ce seroit les égarer et les tromper.

Au reste, ce n'est point à nous, c'est à l'Eglise qu'il appartient de prononcer sur des fautes de cette nature. Ces dissérentes classes de pécheurs recevront de sa part des avis salutaires relatifs à la grandeur de leur chute. Ce que nous pouvons assurer, c'est qu'elle ne leur sermera jamais la porte de la pénitence. Mère tendre, elle sera toujours propice à leur retour: et après avoir consulté dans sa sagesse les regles de sa discipline, elle leur déterminera par l'organe de leur Evêque, ce qu'ils auront à faire pour expier leur lamentable erreur. Il nous semble entendre déjà le Souverain Pontise adresser ces paroles de son Bres à ceux qui voudroient censurer cette tendresse maternelle de l'Eglise: "On ne peut blâmer notre Charité..... de recevoir à une pénitence satis-

faci dar Ben quo

des

hal ont que cou pretem ce: l'un aux leur dégre

vera vera

nier

d'Ist nom exist pris dale.

C

n'est maga à ces de l voix factoire, ceux que nous avons gémi de voir enveloppés dans les filets de l'erreur. Neque enim potest in aliquo Benignitas Nostra reprebendi, cum satisfacientes recipimus, quos doluimus esse deceptos.

ges,

ont

ecte

riter x-là

elle)

qui

bus.

ées,

jul-

ie la

ndif-

Rion

trus,

imes

s, le

cher

rand n fa-

t les

qu'il

ture.

part

nute.

rme-

elle

con-

leur

s au-

nous

r ces

cette

âmer fatif-

- D. Est-ce que la bonne foi de la pluspart, et surtout des peuples de la campagne, ne doit pas les excuser?
- R. On ne peut supposer de bonne soi, ni dans les habitans des villes, ni dans ceux des campagnes. Ils ont tous su que notre S. Père le Pape, à la tête des Evêques, condamnoit le serment: que c'étoit pour l'avoir courageusement resusé, qu'on chassoit les Pasteurs du premier et second ordre, et qu'on persécutoit indistinctement tous les Prêtres dociles à la voix de leur conscience: ils ont vû tourmenter au milieu d'eux les Laics de l'un et de l'autre sexe, qui ne vouloient point adhérer aux Intrus. Prétendre, après tout ce qui s'est passé sous leurs yeux, qu'ils ont erré dans la bonne soi, c'est les dégrader sensiblement, et leur résuser, en quelque manière, le don de la raison et du bon sens.
- D. Parmi le grand nombre de coupables, il s'en trouvera sans doute qui réfuseront de revenir à la vérité : que airez-vous de ces hommes?
- R. Nous dirons avec S. Paul, que tous ceux qui font d'Israël ne sont pas pour cela Israélites; que si un grand nombre de pecheurs resuserent d'ecouter J. C. lorsqu'il existoit visiblement sur la terre, on ne doit pas être surpris d'en trouver, dans un siècle si sameux par ses scandales, qui resusent d'ècouter son Eglise.

Ce Liberateur du genre humain dit, que le disciple n'est pas au dessus de son maître: Non est discipulus super magistrum. (MATH. 10.) Ne pouvons-nous pas ajouter à ces augustes paroles, que l'Epouse n'est pas au dessus de l'Epoux, et que, si des hommes surent sourds à la voix de J. C., on ne doit pas être surpris d'en trouver

aujourd'hui qui se montrent sourds à celle de son

D. Les Intrus faisoient traîner par force les Fidèles à leurs offices: les Pasteurs légitimes, à leur retour, ne pourroient-ils pas, sinon en faire autant, du moins user d'une certaine rigueur, pour faire rentrer dans la bergerie les brebis égarées?

R. Personne n'ignore qu'elle a été en France la conduite des Intrus: ils ont vérifié à la lettre ces paroles de J. C., "Le voleur ne vient que pour voler, maltraiter et perdre les brebis." Fur non venit, nist ut furetur, et mactet, et perdat. (JOAN 10.) Ils ont volé les places des Pasteurs légitimes: ils ont maltraité et traîné les brebis dans la fosse de perdition. On a peine, en vérité, à comprendre comment le peuple ne les pas auffi. tôt reconnus pour ce qu'ils étoient, à ces indices frappans donnés par J. C. Il faut l'avouer, on ne peut s'empêcher d'appercevoir le châtiment de Dieu sur un peuple coupable, lorsqu'on réflechit un instant sur cet excès d'aveuglement. Leur conduite est, et sera toujours en horreur à l'Eglise. Pour les vrais Pasteurs, ils doivent imiter la conduite de J. C., leur modèle et leur Chef. Or J. C. n'employa jamais que la voie de l'exemple, de la prière, de la persuasion, de la douceur pour appeller à lui les brebis d'Israël: et si le grand Apôtre animé de cet esprit qui descend d'en haut, déploya une autorité dont il étoit dépositaire contre l'incestueux de Corinthe, ce ne fut que parcequ'il en vit la nécessité et l'avantage. Instruits à cette école, les Pasteurs du second ordre doivent employer les mêmes moyens, je veux dire, l'exemple, la prière, la persuasion, la douceur, et laisser aux Pasteurs du premier ordre, c'est-àdire, aux successeurs des Apôtres, le soin de déployer cette autorité dont ils sont dépositaires, lorsqu'ils le croiront nécessaire pour la correction des coupables et l'utilité des Fidèles: mais quant aux moyens de violence et de contrainte, ils ont toujours été rejettés par J.C., les Apôtres, les S. Pères et toute l'Eglise, comme indignes de la sainteté du Christianisme.



CHAP. XI.

# DE L'OBJET DU MINISTERE EVANGELIQUE.

## D. QUEL est donc l'objet du Ministère Evangélique?

R. La Religion Catholique-Romaine, qui est divine de sa nature, puisqu'elle a visiblement J. C. pour Auteur, qui, au dessus des passions humaines, victorieuse des révolutions et du tems, est parvenue jusqu'a nous sans aucun mélange de nouveauté, de superstition ou d'erreur, a pour objet de rendre au vrai Dieu le culte solemnel et légitime qui lui est dû, d'enseigner et de faire observer à ses Disciples tout ce que le Messie vivant sur la terre prescrivit aux hommes, conformé. ment au precepte formel qu'il en fit à ses Apôtres, lorsque les envoyant établir cette Religion dans l'univers, il leur dit: " allez, enseignez les nations, baptisez les:... leur recommandant d'observer tout ce que vous avez appris à mon école. Euntes docete omnes gentes, baptisantes eos: .... docentes servare omnia quæcumque mandavi vobis.

F 2

de son

idèles à le pourer d'une serie les

la conparoles naltraifuretur, s places aîné les en véts aussi-

es frapne peut a fur un fur cet toujours ils doie et leur l'exem-

eur pour l Apôtre loya une lueux de cessité et rs du seoyens, je

la douc'est-àdéployer squ'ils le pables et

le violen-

D. Quels moyens a pris J. C.? Quelles Loix a-t-il stablies parmi les hommes pour arriver à ce grand but?

m

m

et

et

co

ni

ne

de

de

en

le

cè

vr

.1n

C

le

ter

pa

ex

l'

bo

au

CO

h

R. Appellant tous les hommes à la Foi, et voulant, ainsi qu'il le dit lui-même, réunir tous les peuples sous la conduite d'un seul et même pasteur, afin qu'il n'y eût plus qu'un Pasteur et un troupeau: unum ovile et unus Paftor. (JOAN. 10.) "Il constitue quelques uns Apôtres, Ipse dedit quosdam quidem Apostolos; quelques uns Prophêtes, quosdam autem Prophetas; d'autre Evangelistes, alios verò Evangelistas; et d'autres enfin Pasteurs et Docteurs, alios autem Pastores et Doctores. (EPH. 4.) L'objet que sa providence leur assigne, est de travailler à la perfection des Saints, aux fonctions de leur ministère, ad consummationem Sanctorum in opus ministerii; à l'édification du corps mystique de J. C., in ædificationem corporis Christi; jusqu'à ce que nous parvenions tous à l'unité d'une même Foi et d'une même connoissance du Fils de Dieu, à l'état d'un homme parfait, à la mesure de l'age et de la plénitude selon laquelle J. C. doit être formé en nou, donec occurramus omnes in unitatem Fidei, et agnitionis Filii Dei, in virum perfectum, in mensuram ætatis Christi; afin que nous ne foyons plus comme des enfans à qui l'on fait croire ce que l'on veut, ni comme des personnes flottantes et peu affermies dans la Foi, qui se laissent emporter à tous les vents des opinions humaines par la tromperie des hommes, et par l'adresse qu'ils ont à engager artificieusement dans l'erreur: ut jam non simus parvuli fluctuantes, & circumferamur omni vento doctrinæ in nequitià hominum, in affutia ad circumventionem erroris; mais que, pratiquant la vérité de l'Evangile par le motif de la Charité, nous croîssions en toutes choses dans N. S. Jesus-Christ, qui est notre Chef: Veritatem autem facientes in charitate, crescamus in illo per omnia, qui est caput Christus; de qui tout le corps des Fidèles, dont les parties sont jointes et unies ensemble par la Foi et la Charite avec une si juste proportion, reçoit par tous les

vaisseaux et par toutes les liaisons qui portent l'esprit et la vie, c'est-à-dire, par les Sacremens qui en sont comme les ners et les veines, l'accroissement qu'il lui communique par une influence proportionnée à chacun des membres de ce corps mystique, asin qu'il se torme ainsi et qu'il s'édisse par la Charité qui est son commencement et sa persection: "Caput Christus, ex quo totum corpus compactum, A connexum per omnem juncturam subministrationis, secundam operationem in mensuram uniuscujusque membri, augmentum corporis facit in ædiscationem sui in Charitate. (EPH. 4.)

- 1° Des Apôtres, des Prophétes, des Evangélistes, des Pasteurs et des Docteurs; 2° Une parfaite unité de soi et de doctrine; 3° Une harmonieuse liaison entre tous les membres, et une réciprocité de services les uns envers les autres; 4°. Ensin un Amour sincère de la persection, par la pratique des bonnes œuvres; voila les moyens que J. C. a choisis, dans son infinie sagesse, pour faire glorister Dieu au haut des Cieux, et donner sur la terre la paix, non pas à tous les hommes, parceque tous les hommes ne veulent pas la recevoir, mais aux hommes de bonne volonté: In terra pax hominibus bonæ voluntatis
- D. Il suivroit de vos principes, que, dans la Religion Catholique, chaque Ministre surtout, auroit une place déterminée par la Providence, dont il ne pourroit sortir que par son ordre, pour en occuper une autre, et que quiconque exerce les fonctions du Ministère sans une vraie mission de l'Eglise, seule dépositaire des pouvoirs de J. C., seroit hors la voie du salut, et dans l'impuissance de travailler à la sanctification des ames?
- R. S. Paul nous le dit clairement dans sa premiere aux Corinthiens, (12.) où, pour nous le faire mieux comprendre, il institue la comparaison entre le corps humain et l'Eglise. De même, dit-il, que, dans le

corps humain, aucun des membres ne pourroit occuper la place d'un autre, sans introduire de la consusion, du désordre, et saire d'un corps bien organisé un corps disforme et monstrueux; de même dans l'Eglise de J. C. aucun Fidèle ne peut aller occuper la place d'un autre, et déranger ce bel ordre, dont l'Esprit Saint est l'auteur, sans y introduire aussitôt la consusion et le désordre.

En Effet, c'est Dieu, continue S. Paul, qui distribue tous les dons accordant à chacun, selon qu'il le veut, dividens fingulis prout vult. Or tous font-ils Apôtres? Numquid omnes Apostoli? Tous font-ils Prophétes? Numquid omnes Prophetæ? Tous font-ils Docteurs? Numquid omnes Doctores? Non, répond cet Apôtre, Dieu a seulement établi quelques uns Apôtres, d'autres Prophétes, d'autres Docteurs ; quosdam quidem posuit Deus in Ecclesia primum Apostolos, secundo Prophetas, tertio Doctores, pour l'utilité et le falut des Fidèles qui doivent être à leur égard, ce que sont les membres inférieurs du corps humain à l'égard des membres supérieurs. Dans l'Epitre aux Hebreux, cet Apôtre des nations enseigne, de la manière la plus expresse, que les portes du Sanctuaire ne s'ouvrent que par les mains de celui qui le fanctifie et qui l'habite, et que c'est Dieu seul et non les hommes qui donnent des Ministres à son Eglise, lorsqu'il nous dit, que personne ne doit s'ingérer dans le Sanctuaire, s'il n'y est appellé comme Aaron, Nec quisquam sumit sibi bonorem, sed qui vocatur à Deo tanquam Aaron: (HEB: 4.) Il va même jusqu'à nous enseigner que J. C. n'exerça les fonctions de son éternel Sacerdoce, qu'après qu'il eut reçu la vocation du Père céleste: sic et Christus non semetipsum clarificavit, ut Pontifex fieret, sed qui locutus est ad eum: Filius meus es tu ..... tu es Sacerdos in æternum secundum ordinem Melchisedec. (HEB : 5) J. C., avant S. Paul avoit prêché la même doctrine par ses actions et ses paroles: lui seul avoit choisi ses Apôtres: et parlant à ses Disciples de l'abondante moisson qui se présentoit, il ne leur dit pas d'envoyer eux-mêmes des ouvriers; mais il leur dit de prier Dieu, maitre de la

uper

, du

dif-

. C.

itre,

eur,

dre.

ibue

eut,

res? Vum-

quid

eule-

étes,

lefia

pour

leur

hu-

pitre

le la

aire

Rifie

om-

qu'il

anc-

quam

ron:

J. C. après riftus locu-

los in C., ir ses

tres:

ui le

s des

de la

Vigne, de choisir et d'envoyer lui-même des ouvriers, dignes de cette sublime entreprise. Rogate ergo dominum messis ut mittat operarios in messem suam. (MATH: 9) Or ces principes nous prouvent que, dans la Religion Catholique, ses Ministres surtout ont une place déterminée par la Providence, qu'ils ne peuvent quitter que par fon ordre. C'est donc Dieu seul, c'est donc l'Eglise dépositaire de son autorité, qui a le droit exclusif de prolonger la chaîne apostolique, en donnant des Pasteurs aux Fidèles: c'est à elle seule, comme chargée d'exécuter sa volonté suprême, qu'il appartient d'affigner à chacun dans le Sanctuaire la place qui lui est propre. Tout homme qui n'est point constitué de sa part, ne peut exercer qu'un ministère de mort, parcequ'il n'est point envoyé par le père de famille, et que n'ayant point de mission du vrai père de famille, il ne peut opérer en fon nom.

Or ce défaut radical se trouve dans tous les Intrus, dans tous les Vicaires et autres Prêtres de quelque nom qu'on les appelle, qui sont délégués ou approuvés pour exercer des actes de Jurisdiction, ou pour remplir d'autres sonctions Ecclésiastiques, par les Evêques intrus qui n'ont jamais pû transmettre aux autres un droit qu'ils n'avoient pas pour eux mêmes. Les Curés légitimes Titulaires, qui ont juré pour conserver leurs places, doivent savoir de leur coté, que la peine de suspense portée contr'eux par le BREF du 13, Avril 1791, a été continuée par celui du 19 Mars 1792.

### Conclusion de la Premiere Partie.

LA Religion Catholique tire sa divinité de J. C. son Auteur; elle ne conserve la dignité de son origine, que par son inébranlable constance à repousser toute espèce de nouveauté, par sa sidélité, vraiment inaltérable, à maintenir le dépôt facré des Ecritures, de la Tradition, de la Foi, sans aucun mélange humain.

In

ſé

fr

pa

qu

lu

m

fie

m vé

lui

Vi

ab

for

plu

pe

COL

dia

fru

bro

ces

le

lu

le

lei

eft

Un dit

fub

Illi

mai

Vous la voyez modérer quelquefois la sévérité de sa discipline, lorsque le besoin de ses enfans semble l'exiger. Par cette prudente conduite, elle montre qu'elle est mère et non marâtre, et qu'elle sait siéchir la rigueur de la lettre qui tue, pour donner à l'esprit qui vivifie: mais vous ne l'avez jamais vue, et jamais on ne la verra facrifier aucun point de Dogme ou de Morale, quelqu'impétueux que soit le torrent, et quelques violentes que soient les tempêtes qui pourront l'agiter. La Révolution de France, au lieu d'avoir ébranlé les fondemens de l'Eslise, ne servira qu'à prouver au contraire la vérité de ces paroles de J. C. a S. Pierre: Ce ne sont point les hommes, ce ne sont point les Prophêtes, c'est moi qui vous le dis: Ego dico tibi: " vous êtes Pierre, et sur cette pierre je bâtirai mon Eglise, et les portes de l'En er ne prévaudront point contre elle." Tu es Petrus, et super hanc petram ædificabo Ecclefiam meam, et portæ inferi non prævalebunt adversus eam.

Un Catholique instruit de sa Religion ne sera point scandalisé dans sa soi, d'avoir vû un très grand nombre de sidèles égarés en France par les paradoxes des Philosophes Atheés, accuser dans leur égarement l'Eglise Romaine d'opiniatreté; ces infortunés victimes de l'erreur, triste jouet de l'illusion, blasphémoient ce qu'ils ignoroient: ils ne savoient pas, sans doute, que la chaîne Apostolique, c'est-à-dire, la succession des Pasteurs, est un des garans de la divinité du Christianisme, et que cette chaîne une sois rompue, l'Eglise de France se trouvoit separée de l'Eglise Universelle.

Qu'est-ce que l'Eglise en esset? L'Eglise est cette vigne mystérieuse, dont parle J. C. et dont l'Eglise de France formoit un des sarmens: Or, en laissant rompre dans le Royaume la Chaine Apostolique des Pasteurs pour ouvrir la porte aux constitutionnels, et installer les Intrus; on laissoit rompre ce sarment nourricier; on le séparoit de la vigne et ne pouvant plus donner de fruit, les Fidèles se trouvoient sans espérance et sans falut.

C'est ce que nous explique savamment S. Cyprien parlant de l'unité de l'Eglise.

L'Eglise qui est une, par la multitude de ses branches se propage et s'etend de tous cotés. De même, dit il, que le soleil présente plusieurs rayons, et n'offre qu'une lumière; que l'arbre présente plusieurs branches et ne montre qu'un tronc; que la fontaine laisse couler plufieurs ruisseaux, et ne laisse appercevoir qu'une seule et même source; de même l'Eglise de J. C. vrai Soleil de vérité, répand ses rayons de tous cotés, et n'offre qu'une Véritable arbre de vie, elle propage ses ramifications dans l'univers, et ne montre qu'un tronc. Vraie fontaine de falut, elle laisse couler des ruisseaux abondans, et ne laisse appercevoir qu'une seule et même fource. Interceptez le rayon du Soleil, vous n'avez plus de lumière : arrachez la branche de l'arbre, elle ne peut plus porter de fruit : coapez le ruisseau dans son cours, il se desséche aussitôt; avelle radium solis à corpore, divisionem lucis unitas non capit; ab arbore frange ramum, fructus germinare non poterit: à fonte piæcide rivum, bræcisus arescet. Il en est ainsi de l'Eglise: interceptez ces rayons qu'elle répand de tous cotés, vous n'avez plus le vérité: arrachez quelqu'une de ses branches, separée lu corps elle ne peut plus produire: coupez que qu'un le ces ruisseaux abondans qui découlent de son sein, il se lesseche auslitôt L'Egile est une dans son Chef, eile It une dans la source, elle est mère unique de fécondité. Unum tamen caput est et origo una, et una mater fœcunditatis successibus copiosa. Nous sommes nourris de sa substance, allaités de son lait, animes par son esprit. Illius fœtu pascimur, illius lacte nutrimur, spiritu ejus animamur. (DE UNIT: ECCL.)

Or fi, par le plus grand des malheurs, le Clergé de France eût cédé au desir des novateurs et des Athées, la France entiére devenoit une branche retranchee de l'arbre, qui ne pouvoit plus produire : un ruisseau séparé de sa source qui tarissoit aussitôt. Les infortunés Chrétiens, que renferme ce vaste Empire, alloient se trouver sans nourriture spirituelle, sans les eaux salutaires de la Pénitence, et sans la lumiére du salut. Les Ministres de la Religion cessant d'être leurs Pères pour devenir leurs parricides, n'auroient plus servi, hélas! qu'à les traîner dans la fosse de perdition : et des aveugles conduisant d'autres aveugles, pour nous servir des expressons de J. C., ils se seroient precipités les uns par les autres dans l'abîme éternel. O Pontifes du Très-Haut! Que votre malheur eût été grand, si vous eussiez égaré ce peuple immense! eh! que votre couronne sera belle dans les Cieux d'avoir par votre inébranlable et courageuse fermeté, conservé à J. C. cette portion précieuse de son auguste héritage. L'Eglise fit de vous des Evêques, et la Révolution des Athanases.

On ne trouvera point de démocrate de bonne foi, qui n'avoue, qu'avant cette Révolution qu'il a soutenue sans la connoitre, on lui enseignoit que l'Eglise est un corps dont le Pape est le Chef: le Catéchisme qu'on lui expliquoit dans son enfance doit suffire pour le convaincre: on lui disoit, et on disoit de même à ses Pères, que "l'Eglise est la Société des Fidèles qui sont profession de la même Foi, participent aux mêmes Sacremens sous l'autorité des Pasteurs légitimes, dont le Chef visible est le Pape, Evêque de Rome, Successeur de S. Pierre, et Vicaire de J. C. sur la terre." Or tout membre doit rester uni à son Chef, autrement il est sans vie. Si donc le Clergé de France s'étoit sépare du Vicaire de J. C., il seroit devenu un membre mort pour lui même, et n'auroit plus répandu qu'une odeur de mort pour les Fidèles. Le feul parti qui lui restoit à prendre, étoit conséquemment de souffrir, à l'exemple des Apôtres,

de

ees,

de

are

t fe

alu-

Les

oour

las!

gles

ex-

laut!

garé

belle

e et

ortion

vous

i, qui

e fans

corps

expli-

incre:

, que

fession ns sous

fible est

rre, et

re doit

Si donc

e J. C.,

me, et

pour les

e, étoit

Apôtres,

des Martyrs et des Confesseurs, la persécution avec toute sa fureur, plutôt que de trahir, un seul instant, la cause de Jesus-Christ.

On ne peut donc assez deplorer, l'aveuglement du peuple de France qui a persécuté ses Pasteurs comme réfractaires, dans un temps ou ils donnoient, au péril de leur vie, les leçons et l'exemple de l'obéissance la plus complette: ils étoient réfractaires aux hommes, il est vrai; mais ils se montroient dociles à Dieu et sidèles à leurs troupeaux.

Lorsqu'on se représente ce malheureux peuple égaré, persécutant les Ecclesiastiques, pour les contraindre de prêter le déplorable serment, on s'imagine, en vérité, voir un malade frénétique saisir son médecin a la gorge, pour le contraindre de lui rendre la santé, et briser au même instant, sous ses pieds, le seul instrument que l'art peut sournir pour sonder la prosondeur de ses plaies et les guérir.

Ce peuple en effet protestoit dans son dèlire, qu'il vouloit conserver la Religion de ses Peres, rappeller ses Pasteurs à la discipline primitive, soutenir et embellir l'Eglise, tandis que, tenant un poignard d'une main, il vouloit les contraindre d'apostasser, et renversoit de l'autre, Croix, Tabernacles, et Autels.

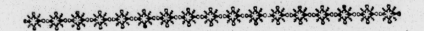
Au reste, cette affreuse tempête aura son utilité dans les vues de la Providence. 1°, L'Eglise de France se trouvera purgée d'un grand nombre d'Apostats et de faux Pasteurs qui la deshonoroient: 2°, Un grand nombre de Fidèles, endormis dans une fausse sécurité, vont sortir de ce sommeil léthargique, et pratiquer avec plus d'éxactitude la Religion qui les vit naître: 3°, Tous les Royaumes de l'Europe verront, par des faits authentiques et parlans, que l'Eglise Romaine est amie et des trônes et des Rois; et qu'elle sait pleurer, mais non prévariquer. Qui sait même si la Providence

n'a pas permis cet orage pour l'étendre et la propager de plus en plus?

Bien loin de se trouver obscurcie par ces nuages, elle n'en sortira que plus brillante. C'est après des ombres que la lumière paroît plus belle, plus sensible et plus vive. Comme tous les Sectaires des siècles précédens, les Révolutionnaires François passeront avec la rapidité et la fureur du torrent, laissant de tous côtés des preuves de leur désespoir et de leur rage; mais tous les vrais Fidèles restés inviolablement attachés à la Foi, delivrés de leurs persécuteurs, de leurs tyrans, ne penseront qu'à bénir le Dieu de leurs Pères, et ne songeront qu'à entonner ce cantique d'allégresse; " Nations, bénissez le Seigneur; Peuples de la terre célébrez sa puissance et fa gloire: car sa miséricorde s'est reposée sur nous et la vérité du Seigneur demeure éternellement." Laudaie Dominum, omnes gentes : laudate eum omnes populi, Quoniam confirmata est juper nos misericordia ejus et veritas Domini manet in æternum.

FIN DE LA PREMIERE PARTIE.





#### SECONDE PARTIE.

#### SUR LE TRONE.

CHAP. I.

#### DU ROI.

- D. QU'est-ce qu'un Roi dans un Etat Monarchique, tel que la France?
- R. Le Roi, dans un Etat Monarchique tel que la France, est un homme constitué et revêtu de l'autorité suprême, pour gouverner l'Empire selon les Loix.
  - D. Pourquoi dites-vous .... gouverner selon les Loix
- R. Pour montrer que sa puissance n'est ni Despotique, ni Arbitraire; mais qu'elle doit être dirigée par les Loix de l'Etat.

La fagesse, la modération, l'équité, la justice doivent toujours diriger ses conseils: c'est en esset ce que Dieu lui ordonne, ce que la Religion lui prescrit, ce qu'attend de lui son peuple; c'est ensin l'objet du serment qu'il prête, en acceptant la couronne.

- D. En qui réside le principe de la Souveraineté? est-ce dans le Roi, est-ce dans le Peuple?
  - R. Le principe de la Souveraineté ne se trouve, ni

per

1016

la

Ils

Pri

Ma en

no

et

buj

do

f

dans le Roi, ni dans le Peuple. Dieu seul en est l'origine et la source. L'autorité des Rois est une émanation de l'autorité divine, qui les constitue pour gouverner, et les environne en même tems de la puissance nécessaire pour occuper utilement ce poste sublime. C'est de là que l'Ecriture les appelle si souvent les Oints du Seigneur.

L'Ecriture consacre ce principe: Dieu ordonne à Sàmuël de faire connoître au peuple les droits du Roi qui doit regner sur lui: Indica eis jus regis qui regnaturus est super eos. (I. REG. VIII.) Il désigne et constitue David pour gouverner son peuple: et ce S. Roi rend grâces au ciel, non pas de ce que le peuple s'est soumis de lui-même; mais de ce que Dieu le lui a soumis.

J. C. dans l'Evangile nous montre César comme établi par la Piovidence pour gouverner les Peuples qui se trouvoient dans la vaste étendue de l'Empire Romain. Dans un autre endroit, il nous fait voir les Rois des nations, comme ayant une vraie puissance sur leurs sujets; et leurs Princes, comme ayant sur eux une autorité réelle; Scitis quia hi qui videntur principari gentibus dominantur eis: et Principes eorum potestatem habent ipsorum. (MARC. X.) S. Paul veut que tout homme foit foumis aux Rois, Omnis anima Potestatibus sublimioribus subdita sit; car, dit-il, toute puissance vient de Dieu, Non est enim potestas nisi à Deo: et celles qui existent, tiennent leur existence de Dieu même: Quæ autem sunt, à Deo ordinatæ sunt. (ROM. XIII.) L'autorité des Rois prend donc son origine dans le Ciel, et non pas sur la terre; et la puissance qu'ils exercent est un présent qu'ils ont reçu, non des hommes, mais de Dieu, pour régir et conduire dans l'ordre civil et politique les peuples confi à leur administration.

Aussi, les premiers Chrétiens regardoient-ils les Rois comme tenant leur puissance de Dieu seul. "A la réferve de la Religion, disoient autresois les Apologistes aux Empereurs Payens, dans laquelle notre conscience ne nous

11-

ion

et

ire

ue

ur.

à

oi

11-

ue

nd

11-

S.

1-

e

1.

permet pas de nous unir à vous, nous vous servons avec joie tout dans le reste, priant Dieu de vous donner avec la Souveraine Puissance de saintes intentions. Ils appelloient, dit M. Bossuet, la sidelité envers leurs Princes, la piété, la foi, la Religion envers la seconde Majesté, envers l'Empereur que Dieu a établi, et qui en exerce la puissance sur la terre. Ensin, S. Irenée nous assure que celui qui fait naître les hommes, etablit et sait regner les Rois. Cujus jussu homines nascuntur; hujus jussuet Reges constituuntur. (IKEN lib. 7. cap 17.)

Les divines Ecritures et la Tradition se réunissent donc pour nous attester que la Souveraineté vient de Deu et non des hommes.

D. Ces principes peuvent être vrais en général; mais peut-on les appliquer à la France qui a des Loix et des usages propres à sa Monarchie?

R. Nulle loi, nul usage dans la Monarchie Françoise

ne contrarie, n'affoiblit ces principes.

Louis xvi étoit Roi légitime, et Monarque paisible après une longue suite de Rois: il a pu être opprimé; mais rien n'a pu le destituer: la Nation entière n'avoit aucune qualité pour le faire: à plus forte raison les factieux du Tiers-Etat étoient-il, fous tous les rapports, incompétens? N'écoutons pas le Tiers dans les États-Généraux aux années 1789, 1790 et suiv, puisqu'il étoit visiblement vendu à l'iniquité, et qu'il ne peut d'ailleurs être juge dans la propre caule. Ecoutons plutôt les Députés du Tiers, délibérant librement dans les Etats-Generaux de 1614. Or le l'iere, dans ces Etats mémorables, proposa un Article pour faire arrêter dans ces mêmes Etats-Generaux, comme une Loi inviolable et fondamentale du voyaume, que le Roi, étant reconnu Souverain en France, et ne tenant son autorité que de Dieu seul, il n'y a sur la terre aucune Puissance SPIRITUELLE ou l'EMPORELLE qui ait droit de le priver de son Royaume, ni de dispenser ou d'absoudre

ses Sujets du serment de fidelité et d'obéissance qu'ils lui doivent, pour quelque cause que ce soit : que tous les François généralement tiendroient cette loi pour Sainte, Véritable et Conforme à la Parole de Dieu, sans nulle distinction, equivoque ou limitation. (D'AVRIGNY, MEM. CHRON.) Le Parlement, à fon tour, voulut s'expliquer fur cet article. Les Gens du Roi remontrerent dans leur Requisitoire, que c'étoit une maxime, de tout tems en France, que le Roi ne reconnoît aucun Supésieur au temporel que Dieu seul; que nulle puissance n'avoit droit de dispenser les sujets de sa Majeste de leur serment de fidélité et d'obéissance. ... Ils requièrent, en consequence, que les précédens Arrêts intervenus à ce sujet, sussent derechef publiés dans tous les Siéges, afin de maintenir ces maximes. Sur quoi la Cour rendit un Arrêt conforme au Réquisitoire des Gens du Roi. D'où il résulte qu'en France, de l'aveu du Tiers-Etat même, c'est un principe avéré, qu'un Roi reconnu ne dépend plus que de Dieu seul: par consequent que les Députés du Tiers-Etat, quelqu'ait été le prétendu vœu des Départemens et du Peuple, n'avoient nul titre, nulle qualité, nulle compétence, pour déposer et juger Louis XVI. et que ce Monarque, dans ses affreux revers, n'a pu trouver que des bourreaux, et pas un Juge.

- D. Le procédé du Tiers dans les Etats de 1614, et la conduite subséquente du Parlement ne peuvent-ils pas être mis dans la classe des faits de circonstance, ou, pour parler plus clairement, n'étoit-ce pas la nécessité des conjonctures, plutôt que la force de la vérité, qui les faisoit agir et parler ainsi?
- R. L'histoire nous assure que la nécessité n'y entroit pour rien. Les Députés du Tiers-Etat proposerent cet article de leur propre mouvement; et le Parlement, en rendant son Arrêt sur le Réquisitoire des Gens du Roi, n'introduisit aucune nouvelle maxime, puisqu'il ne sit qu'ordonner que les précédens Arrêts intervenus à ce sujet,

seroient derechef publiés dans tous les Siéges, afin de maintenir les maximes anciennement reques dans le Royaume. Il est donc clair que l'amour de la vérité, et non la force des circonstances suggérerent cette condite.

u'ils

is les

unte,

e dif-

IEM.

xpli-

erent

tout

upe-

ance

ent,

us à

ges,

ren-

Roi.

Etat

de-

Dé-

des

alle

ger

re-

ge.

la

tre

ar-

tu-

gir

it et

en

11,

fit

On ne peut le contester: la maxime de S. Pierre, Craignez Dieu, honorez le Roi; Deum timete, Regem bonorificate; (1. PET. 11) fut dans tous les siècles la maxime des Catholiques et de tous les François attachés à la foi de leurs Pères; parceque, selon l'observation de S. Hilaire, le regne et l'autorité de regner vient de Dieu, et qu'il faut rendre à César ce qui est à César. (FRAGM.)

"Dans les beaux jours de l'Eglise, la tradition en etoit constante, dit le célébre Bossuer, en tout lieu, comme en tout tems, parmi les Barbares comme parmi les Romains, et tout le nom Chrétien la conservoit." (v. AVERT. AUX PROT. N. 20.)

C'est de là que nous lisons ces remarquables paroles de S. Grégoire de Tours au Roi, rapportées par Grotius dans son Traité du Droit de la Guerre et de la Paix. (liv. 1. c. 3.) "Si quelqu'un de nous, Prince, venoit à passer les bornes de la justice, vous pourriez le reprendre et le corriger; mais si c'étoit vous, qui pourroit vous reprendre? Nous pouvons vous parler; mais il dépend de vous de nous écouter, ou de ne pas nous ecouter; et si vous ne nous ecoutez pas, qui vous condamnera, si ce n'est celui qui a dit: je suis la Justice?" Si quis de nobis, ô Rex, Justitiæ tramites transcendere volucrit, à te corripi potest: si verò tu excideris, quis te corripiet? Loquimur enim tibi; sed si volueris, audis; si autem nolueris, quis te condemnabit, nisi is qui pronunciavit se esse Justitiam?

M. Bossuet tient exactement le même langage dans sa Politique Sacrée. "Le Prince, dit-il, peut bien se redresser lui-même; mais contre son autorité, il ne peut y avoir de remede que son autorité même. (liv. 4.

art. 1.) Or, ne considérons dans ce moment ces graves Auteurs que comme des purs historiens, il demeure démontré par leur témoignage que dans tous les siècles, on a été persuadé que les Rois ne dépendoient que de Dieu seul, et que le Parlement n'a fait en 1614, que d'attester la vérité par son Arrêt, et de rappeller aux François la Loi Salique, en vertu de laquelle nos Rois doivent occuper le Trône de mâle en mâle par voie de primogéniture: Loi pleine de la fagesse; car "le peuple forcé par son propre besoin à se donner un maître, dit M. Bossuet, ne peut rien faire de mieux que d'intéresser à sa conservation celui qu'il a etablit sur Lui mettre l'Etat entre les mains afin qu'il le conserve comme son bien propre, c'est un moyen très pressant de l'intéresser. Mais c'est encore l'engager au bien public par des liens plus étroits, que de donner l'Empire a sa famille, afin qu'il aime l'Etat comme son propre héritage, et autant qu'il aime ses enfans. C'est même un bien pour le peuple, que le gouvernement devienne aise, qu'il se perpetue par les mêmes Loix qui perpétuent le genre humain, et qu'il aille, pour ainfi dire, avec la nature. Ainfi, les peuples où la Royauté est héréditaire, en apparence se sont prives d'une faculté, qui est celle d'élire leurs Princes; mais dans le fond, c'est un bien de plus qu'ils se procurent: le peuple doit regarder comme un avantage de trouver son Souverain tout fait, et de n'avoir pas, pour ainsi parler, à remonter un si grand ressort." (v. A-VERT. AUX PROT. N. 56.)

- D. N'y-a-t-il point d'inconvéniens à craindre dans un Etat, de laisser ainsi reposer l'autorité suprême sur la tête d'un seul homme?
- R. L'impossibilité de parer à toute espèce d'inconvénient dans le gouvernement d'un Empire, est invinciblement démontrée. Un homme vicieux peut occuper un Trône, il est vrai : mais, dit S Augustin sur le Pseaume 124, lorsque des méchans deviennent Rois,

c'est Dieu qui le permet ainsi pour exercer son peuple; de sorte qu'on ne peut pas ne pas rendre à cette Puissance l'honneur qui lui est dû. Les Payens eux-mêmes ont connu ce principe. "Il faut, dit Tacite, supporter les Rois durs et dissiciles, comme on supporte les inondations et la disette: c'est un vice de l'humanité et non de la Royauté. Au reste, continue-t-il, ces inconvéniens sont passagers, et se trouvent bientôt compensés par de meilleurs regnes." Quomodo sterilitatem, aut nimios imbres, et cæter a naturæ mala, ita luxum, aut avaritiam Dominantium tolerate; vitia erunt, donec homines; sed neque hæc continua, et meliorum interventu pensantur.

En effet, il peut résulter quelques inconvéniens pasfagers de voir reposer l'autorité suprême sur la tête d'un seul homme; mais ces inconvéniens sont rachetés par de très grands avantages. Graces à la Providence, les mauvais Rois sont rares, et une suite de bons Rois dédommage abondamment un Empire, de ce qu'il anroit pu souffrir sous un regne difficile. Qu'on pese la somme des biens contre la somme des maux qu'enfanteroient des principes opposés aux notres, et on reconnoîtra, au premier coup d'œil, qu'un homme sensé ne peut instituer de parallèle.

Depuis 1789 les François rebelles disputent la Souveraineté au Monarque. Est-il un homme judicieux en Europe, qui puisse résléchir sans frémir aux malheurs de tout genre, dont ces principes sunestes ont dejà été et pourront être encore la source et la cause. Disons donc que nos pères ont été sages: et ajoutons avec M. Bossuet, que la soumission aux Rois doit être à toute epreuve. (v. avert. aux prot. n. 20.)





#### CHAP. II.

# Des Prérogatives, Devoirs, et Droits de la Royauté.

- D. QUELLES jont les Prérogatives de la Royauté?
- R. Les principales sont, l'Inviolabilité personnelle, et l'Impeccabilité politique.
  - D. Qu'entendez-vous par l'Inviolabilité personnelle?
- R. J'entends, que nul ne peut, sans un crime énorme, porter la main sur la personne sacrée du Roi, ni attenter à ses jours, d'une manière directe ou indirecte, positive ou négative, en jugement ou hors jugement, pour délit ou pour abus d'autorité. \*

"Que le Seigneur juge entre vous et moi, disoit David à Saül, et qu'il me venge de vous, comme il lui plaira; mais que ma main ne soit pas sur vous... Gardez-vous bien de mettre la main sur Saül, disoit-il

\* L'Etat est en péril, et le repos Public n'a plus rien de serme, s'il est permis de s'élever, pour quelque cause que ce soit, contre les Princes. La Sainte Onction est sur eux, et le haut Ministère qu'ils exercent les met à couvert de toute insulte. Poli. sacr. 1.6 A.2.

à ceux de sa suite; car qui pourra étendre la main sur l'Oint du Seigneur, et demeurer innocent?... Ma main ne sera jamais sur lui, ajoutoit-il, Dieu m'en garde, et ainsi me soit-il propice; Or Saul etoit coupable, Dieu l'avoit rejetté; il avoit de plus abusé de son autorité, en persécutant David. Cependant David ne porta pas la main sur lui; il fait au contraire mettre à mort fans miséricorde celui qui s'annonçoit pour avoir aidé ce malheureux Prince après sa défaite par les Philistins à terminer sa pénible existence. " Le Caractère Royal, dit M. Bossuet, est faint et sacré, même dans les Princes infideles. Cyrus est appellé dans Isaïe [45] l'oint du Seigneur. Nabuchodonofor etoit impie et orgueilleux, jusqu'à vouloir s'égaler à Dieu, et jusqu'à faire mourir ceux qui lui refusoient un culte facrilège; et néanmoins Daniel lui dit ces mots: Vous étes le Roi des Rois: et le Dieu du Ciel vous a donné le Royaume et la puissance, et l'empire et la gloire. [2] C'est pourquoi le peuple de Dieu prioit pour la vie de Nabuchodonosor, de Balthasar et d'Assurus. (1. ESD. 6.) Achab et Jésabel avoient fait mourir les Prophétes du Seigneur; Elie s'en plaint à Dieu; mais il demeure toujours dans l'obeissance. (3. REG. 20.) Les Prophétes durant ce tems font des prodiges étonnans pour défendre le Roi et le Royaume. (3. REC. 20.) Elisée en sit autant sous Joram, fils d'Achab, aussi impie que son père. Rien n'a jamais égalé l'impiété de Manassès, qui pécha et fit pecher Juda contre Dieu, dont il tâcha d'abolir le culte, en persécutant les fidèles serviteurs de Dieu. et faisant regorger Jerusalem de leur sang, (4. REG. 21.) et cependant Isaie et les S. Prophétes jamais n'ont excité contre lui le moindre tumulte. " Polit. liv. 6. art. 2.

La Loi de Moïse prononçoit peine de mort contre toute personne convaincue d'adultère: David est coupable de ce crime: personne ne lui oppose la loi, ni les Grands, ni le Peuple: et pourquoi? parcequ'on étoit persuadé de son entière inviolabilité. Aussi ce Roi pénitent demande-t-il pardon à Dieu seul qu'il avoit offen-

t,

it

il

-il

ne,

tre

.2.

- se. Tibi soli peccavi: (Ps. 50.) et non pas à son peuple, dont il étoit absolument indépendant. \*
- 2°. L'inviolabilité du Monarque se déduit de sa qualité même : il est par sa place le Supérieur de tous, le Père commun de la Société, le Souverain de la Nation: or les Loix naturelles, divines et humaines se réunissent pour affurer l'Inviolabilité à celui qui renferme dan sa personne ces qualités éminentes C'est dela que, chez tous les Peuples, le crime de Lèze-Majesté est distingué des autres crimes, par la sévérité du chatiment. Quand enfin toutes les autorités seroient muettes, l'interêt général de la Patrie suffiroit pour affurer au Monarque cette inaliénable prérogative. Envain allégueroit on cette Loi sameuse, que la Loi supreme est le Salut du Je l'avoûrois avec M. Boffuet, et je reprendrois avec lui, " que le Peuple a mis son salut à réunir toute la puissance dans un seul; par conséquent à ne rien pouvoir contre ce seul, à qui il transportoit tout. Cette Souveraineté qu'on veut attribuer au Peuple, ne porte sur aucun fondement, il n'y en a ni aucun acte, ni aucun vestige, et pas le moindre soupçon, ni dans l'histoire, ni dans tous les écrits des Prophètes, ni dans tous les livres facrés. Les Romains fe rendirent les maîtres de Jérusalem et de la Judee, et don.
- Ébranler la puissant des Princes....Rabsace sait semblant d'avoir pitié du peuple, p ur le souver contre Exéchias: Qu'Exéchias ne vous trompe pas: saites ce qui vous est utile, et venez à moi.... Chacun de vous mangera du fruit de sa vigne et de son signièr, et boira de l'eau de sa citerne: n'écoutez pas Exéchias (IV. Ros. 18.) Flatter ainsi le Peuple pour le téparer des inté êts de son Roi, c'est lui taire la plus cruelle de toutes les guerre, et aj uter la tédition à ses autres maux. Que les Peuples cétessent donc tous les Rabsacès et sous ceux qui sont semblant de les aim r, lorsqu'ils attaquent leur Roi. On n'attaque jamais tant le corps, que lorsqu'in l'attaque dans la tête, quo qu'on paroisse pour un tems statter les autres parties."

  (Polit. Sacrée, liv. 6. art. 1.)

nerent le Royaume à Hérode, sous qui sans doute on ne songeoit pas que la Souveraine Puissance résidat dans le peuple. Quand les Romains la reprirent sous les Césars, le peuple ne songeoit pas non plus qu'il lui restat le moindre pouvoir pour se gouverner, loin de l'avoir sur ses maîtres, et c'est cet état de Souveraineté si indépéndante sous les Césars que J. C. autorise, lorsqu'il dit, Rendez à César ce qui est à César." (Boss. v. AVER. N. 48.)

Le peuple de France a toujours suivi ces maximes : témoin sa mémorable Requête présentée à Philippe le Bel, vers la sin du xiii siècle, à l'occasion de la sameuse dispute qu'eut ce Prince avec Bonisace VIII. Le peuple lui déclaroit dans cette Requête, que le Roi devoit garder sa souveraine franchise, qui étoit telle, qu'il ne connoissoit de Souverain au temporel de son Royaume, que Dieu seul. Il est donc clair, de l'aveu du peuple même, qu'en France la personne du Roi est sacrée et inviolable.

#### D. Qu'entendez vous par l'Impeccabilité politique?

R. J'entends que le Roi est toujours innocent, aux yeux de la loi et du peuple, pour tous les actes qu'il a cru devoir faire, et la conduite qu'il a cru devoir tenir dans le gouvernement de son Empire. La loi dirige se actions, et jamais ne le juge; et le peuple a droit de recourir à lui par voie de remontrance, et jamais par voie d'accusation.\* Rien n'est plus sensé que cette prérogative: 1°. Il faut dans un Etat Monarchique, comme dans toute espèce d'Etat, une autorité suprême, absolue et décisive, pour assurer la tranquillité publique. "Sans la puissance absolue, dit M. Bessue, le Prince ne peut ni faire le bien, ni réprimer le mal. Il faut

<sup>\*</sup> Les Sujets n'ont à opposer à la violence des Princes, que des Remontrances respectueuses, sans mutinerie et sans murmure, et des prières pour leur conversion. (Ibidem.)

que sa puissance soit telle, que personne ne puisse espérer lui échapper. Envain objecteroit-on que c'est rendre le pouvoir arbitraire: c'est autre chose, répond l'illustre Prelat, que le gouvernement soit absolu, autre chose qu'il soit arbitraire: il est absolu par rapport à la contrainte, n'y ayant aucune puissance-capable de forcer le Souverain, qui, en ces sens, est indépendant de toute autorité humaine; mais il ne s'ensuit pas que le gouvernement soit arbitraire (ou despotique) parce-qu'outre que tout est soumis au jugement de Dieu, il y a des Lois dans l'Empire, contre lesquelles tout ce qui se fait est nul de droit; et qu'il y a toujours ouverture à revenir contre." (POLIT. SACREE, l. 4 art. 1. et l. 8. art. 2.)

- 20. Il faut un frein qui retienne le peuple contre son impétuosité naturelle Le peuple Romain, ce peuple si renommé par son amour pour la liberté, reconnut tellement la vérité de ce principe, qu'on le vit, dit encore M. Bossuet, se créer, même dans la paix, " un Magistrat absolu, pour se procurer certains biens, et éviter certains maux qu'on ne peut ni éviter, ni se procurer qu'à ce prix...C'est ce qui faisoit admirer à Tite Live la sagesse de ce peuple, si capable de porter le joug d'un commandement légitime, qu'il opposoit volontairement à fa liberté quelque chose d'invincible à elle-même, de peur quelle ne devînt trop licentieuse: Adeo sibi invicta quædam patientissima justi imperii Civitas fecerat. C'est par de semblables raisons qu'un peuple qui a éprouvé les maux, les confusions, les horreurs de l'anarchie, donne tout pour les éviter; et comme il ne peut donner de pouvoir sur lui qui ne puisse tourner contre lui-même, il aime mieux hazarder d'être maltraité quelquefois par un Souverain, que de se mettre en état d'avoir à souffrir de ses propres fureurs." (AVERT. AUX PROT. N. 55.)
- 3°. Enfin, il faut un grand ressort, dont le mouvement ne puisse jamais être ni retardé, ni comprimé:

car, "s'il y a dans un Etat quelque autorité capable d'arrêter le cours de la Puissance publique, et de l'embarasser, personne n'est en sureté." (1BID.liv.4. art. 7.) Or l'impeccabilité politique réunit seule ces avantages. Le Souverain, revêtu de cette prérogative, assure la tranquillité publique, et le peuple trouve un frein qui l'arrete, puisqu'il voit le Monarque environné de cette Majesté Souveraine, qu'il ne lui est permis ni d'attaquer, ni de blesser: en outre le ressort de la machine politique ne peut jamais être retardé, ni comprimé, puisque, par sa propre force, il éloigne tous les obstacles qui pourroient en gêner les mouvemens. Retranchez cette prérogative, le peuple, ne rencontrant plus cette autor té suprême qui assure sa tranquillité, ce frein falutaire qui retient son impétuosité, ce grand ressort qui fait aller la machine politique, le peuple, dis-je, s'ébranle, s'agite, se déchaine et se confond: il prête une oreille inquiéte à la cabale, aux factions : toujours dispose à embrasser le parti qu'il condamne, à condam: ner le parti qu'il embrasse, desavoue le lendemain ce qu'il a fait la veille, tombe dans une Anarchie toujours croissante, se trouve la triste victime de ses flatteurs, qui, bientôt deviennent ses tyrans, et arrive enfin à ce haut dégré de malheur ou il ne peut plus supporter ni les maux, ni les remèdes. Concluons donc que l'impeccabilité politique doit toujours environner la personne du Monarque: qu'il ne doit jamais être réputé coupable, ni aux yeux de la Loi, ni aux yeux du peuple: et disons, encore un coup, comme le dit et le déclara le Parlement en 1614, que, " le Roi ne reconnoît aucun Supérieur au tempore! de son Royaume, que Dieu seul: " et qu'il est personnellement Inviolable, et politiquement Impeccable: prérogatives confacrées chez les anciens, puisque Horace a dit: Regum timendorum in proprios greges, Reges in ipsos imperium est Jovis: et Marc-Aurèle: "Les simples particuliers, les hommes

à

S

ne

r-

re

t-

eé: privés sont jugés par les Magistrats, les Magistrats par les Rois, et les Rois par Dieu seul. "Magistratus de privatis, Principes de Magistratibus, Deum de Principibus judicare. Oui, il falloit toute la mauvaise soi des Athées pour méconnoître des principes lumineux que les Payens ont connus, et toute l'impiété du dix-huitième Siècle, pour refuser à Louis XVI. des prérogatives sacrées que le Ciel lui avoit accordées, en lui donnant le Sceptre et la Couronne.

- D. Quelles sont les principales Obligations attachées à la Royauté?
- R. Nous mettons les suivantes au rang des principales; 1°. le Roi doit faire rendre au vrai Dieu le culte solemnel qui lui est dû. 2°. Il doit veiller à la conservation des personnes et des propriétés. 3°. Administrer la justice à ses sujets. 4°. Soutenir les droits de sa Couronne contre les ennemis intérieurs et extérieurs. 5°. Ensin, il doit saire tout ce que la sagesse lui dicte pour l'utilité et le bonheur de son peuple.
- D. Quels moyens doit-il mettre en usage pour remplir ces différens objets?
- R. 1°. Il doit faire usage de son autorité, de sa puissance, pour protéger la Religion, certain que l'obfervation des saintes Loix de l'Evangile est le plus sort bouclier des Rois et des Peuples. 2°. Il doit désigner des Magistrats pour occuper les tribunaux, des Officiers pour commander les troupes, et sinalement préposer tous et tels agens qu'il croit nécessaires pour le bien et la prospérité de la chose publique.
- D. Quels sont les droits que cette dignité suprême confere au Monarque?
- R. Les bornes étroites de cet ouvrage ne nous permettent pas d'entrer dans un grand detail: nous dirons seulement pour remplir notre objet, que le Roi

a droit de commander au peuple tout ce qui est nécessaire pour le gouvernement général et particulier, tant intérieur qu'extérieur de l'Empire, de lever des hommes, de percevoir des subsides et des impôts, et de s'assurer par lui-même, ou par ses agens, si les Loix et le bon ordre sont sidèlement observés dans les differentes classes de la Société. Ensin, qu'il a le droit incontestable de récompenser les bons, et de punir les méchans; puisque c'est pour cela, dit S. Paul, que le glaive de la Justice est placé dans ses mains.

#### D. De qui le Roi tient-il ces droits?

28

r

R. Il les tient de Dieu seul. C'est Dieu en effet qui donne au peuple de bons Rois dans sa miséricorde, et de méchans dans sa justice. " Le Seigneur a cherché un homme selon son cœur, est-il écrit de David, et lui a commandé d'être le Chef de son Peuple. Quæsivit Dominus sibi virum juxtà cor suum, et præcepit ei ut esset Dux super populum suum. (1. REG. 13.) Et ailleurs; " J'ai trouvé David mon serviteur, je l'ai oint de l'huile de ma grâce: ma main sera prête à le secourir, et mon bras le soutiendra; " Inveni David servum meum, oleo sancto meo unxi eum: manus enim mea auxiliabitur ei: et brachium meum confortabit eum. Psalm. 88. C'est Dieu, comme on le voit, qui cherche et choisit un homme selon son cœur, lui confère la grâce et l'autorité, et lui commande de régner sur son peuple. Mais si c'est Dieu qui, dans sa misericorde, donne de bons Rois aux peuples; c'est aussi Dieu qui leur en donne de méchans dans sa justice, selon cette parole: " je vous donnerai un Roi dans ma fureur " Dabo Regem in fu-(OSEE, 13.) Plus on médite les S. Ecritures, plus on demeure convaincu de cette vérité, que c'est Dieu, et non les hommes, qui donne aux peuples les Rois qui les gouvernent; voila le Roi que le Seigneur vou a donne, dit Samuel au peuple d'Ifraël assemblé: pesons bien ces paroles: il ne dit pas, voila le

H2

Roi que vous avez choisi; mais il dit : voila le Roi que le Seigneur vous a donné; parceque c'est effectivement le Seigneur qui donne les Rois, et les investit de l'auto. rité nécessaire pour gouverner, comme il le paroît par le premier livre de Rois, (10.) où Samuel déclare à tout le peuple la Loi de la Royauté, la fait rédiger par écrit, et la met devant le Seigneur. Locutus est autem Samuel ad populum Legem Regni, & scripfit in libro, & reposuit coram Domino. Le peuple ne fait, en cette occasion, qu'obéir aux ordres qui lui sont portés par le Magistrat légitime : " et l'obeissance est si peu remise à la discrétion du peuple, dit M. Bossuet, qu'au contraire il est écrit en termes formels, qu'il n'y eut que les enfans de Bélial qui mepriserent Saul." Filii vere Belial despexerunt eum. (5. AVERT AUX PROT ) C'est Dieu qui promet aux Rois qui le craignent, de les faire régner long-tems, eux et leurs enfans. Discat Rex timere Dominum Deum fuum, ut longo tempore regnet ipse et filii ejus super Israël. (DEUT. 17.) C'est Dieu qui par sa sagesse, les dirige et les éclaire dans les Loix utiles qu'ils donnent pour le bonheur de leur sujets : per me Reges regnant, et Legum conditores justa decernunt. (PROV. 8.) C'est Dieu seul enfin qui leur donne l'autorité et la puissance : non est potestas nist à Deo. (ROM. 12.) Leur resister, ce n'est point résister aux hommes : c'est résister à l'ordre établi par Dieu même. Qui potestati resistit, ordinationi Dei resistit. (1BID.) Et le grand Apôtie avertit ceux qui résistent à l'ordre de Dieu, qu'ils attirent sur leurs têtes la malediction du Ciel. Qui autem resistant, ipsi sibi damnationem acquirunt.

q

ol

D

R

m

ê

e

to

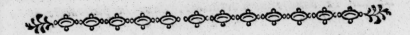
h

a

P

fe





ment autoit par

are à r par autem 3 re-

afion, gistrat iscréil est

ns de

erunt omet

tems,

Deum

frael.

irige

ur le

egum

feul

on est

n'est

tabli

x qui

têtes

î fibi

#### CHAP. III.

## De la Soumission des Peuples envers les Rois.

D. QUELLE doit être la soumission des peuples envers

R. Elle doit être absolue, fincère, et invariable.

J. C. en disant qu'il faut rendre à César ce qui est à César, place, pour ainsi dire, sur la même ligne ce que l'on doit au Prince et ce que l'on doit à Dieu, afin qu'on reconnoisse dans l'un et dans l'autre une obligation également inviolable et sacrée. Craignez Dieu, dit S. Pierre, honorez le Roi. Deum timete, Par où l'on voit qu'il fait aussi Regem honorificate. marcher ces deux choses d'un pas égal, comme devant être inseparables dans le cour d'un Chrétien. Telle est, ajoute-t-il, la volonté de Dieu Quia fic est voluntas Dei. (1 PET. 2.) Enfin S. Paul veut que tout homme soit soumis aux puissances supérieures. Omnis anima potestatibus sublimioribus subdita fit. La raison qu'il en donne, c'est que toute puissance vient de Dieu: Non est potestas nisi à Deo; et que leur résister, ce n'est pas simplement résister au Roi visible qui n'est qu'un homme, mais resister ouvertement au Roi invisible, qui est Dieu: résistance dont le châtiment, selon le même Apôtre, est la damnation : Ipsi sibi damnationem acquirunt.

Les premiers Chrétiens se montrerent constamment

sidelès à ces préceptes. Il nous est commandé, dissientils par la bouche de Tertullien, dans la plus docte et la sainte Apologie qu'ils ayent jamais présentée, il nous est commandé d'obéir, præceptum est nobis: c'est un devoir qui nous est imposé à titre de pieté et de Religion: Pietas et Religio Imperatoribus debita. Aussi cet Apologiste assuroit-il que, d'àpres la constitution du Christianisme, l'Etat n'avoit rien à redouter de la part des Chrétiens: A quibus nibil timere possitis.

D. Si le Roi demandoit une chose qui parût juste aux uns et injuste aux autres, quel parti de vroit-on prendre?

R. Le sujet sidèle ne doit jamais se décider par pasfion, mais toujours par principes et par Religion. Or, dans les principes du Christianisme, la présomption est toujours en faveur de celui qui commande. Son rang, ses rapports continuels, et beaucoup plus étendus que ne sont les rapports limités du sujet, lui donnent un ensemble de lumières que n'a point un inférieur. "Il faut servir l'Etat, dit M. Bossuet, comme le Prince l'entend. En lui réside la raison qui conduit l'Etat. Ceux qui pensent servir l'Etat autrement qu'en servant le Prince et en lui obéissant, s'attribuent une partie de l'autorité Royale: ils troublent la paix publique et le concours de tous les membres avec le Chef. etoient les enfans de Sarvia, qui, par un faux zèle, vouloient perdre ceux à qui David avoit pardonné. Qu'y-a-t-il entre vous et moi, enfans de Sarvia, vous m'êtes aujourd'hui un Satan? Le Prince voit de plus loin et de plus haut: on doit croire qu'il voit mieux, et il faut obéir sans murmurer, puisque le murmure est une disposition à la sédition. Le Prince sait tout le fecret et toute la suite des affaires : manquer d'un moment à ses ordres, c'est mettre tout en hazard." (PO-LIT. 1. 6. art. 1. prop. 2.)

Le commandement que fait le Prince est donc censé juste tant que l'injustice n'est pas manifeste, et par con-

séquent tout sujet est tenu à l'obeissance.

D. Mais si le commandement étoit évidemment injuste et contraire aux principes du Christianisme, l'obéissance seroitelle encore un devoir?

nt-

est est

oir

on:

olo-

fti-

des

aux

paſ-Or,

tion

Son

idus

nent

eur.

tat.

vant irtie

e et

**Tels** 

èle,

nné.

vous

plus

eux,

e eit

t le

mo-

(10-

enfe

con-

2

R. Dans ce cas le sujet fidèle se comporteroit d'une manière négative: il s'abstiendroit de faire la chose commandée par le Roi, mais défendue par la Loi de Dieu; parceque Dieu est le premier Souverain, et que le Prince n'est que son Lieutenant sur la terre; mais alors il ne se permettroit pas le moindre murmure; et encore bien moins d'entrer dans aucun parti rebelle, ou tendant à la rebellion. Ainsi se comporterent nos pères dans la Foi sous l'Empereur Julien. Quand ce Prince Apostat leur disoit, offrez de l'encens aux idoles, ils refusoient: quand il leur disoit, marchez, combattez, ils obeissoient sans hesiter. "Ils distinguoient, dit S. Augustin sur le Ps. 124, le Roi Eternel du Roi Temporel, et ils demeuroient affujettis au Roi Temporel pour l'amour du Roi Eternel:" et jamais l'esprit de sédition n'entroit dans leur cœur.

D. Faudroit-il encore obéir si le Roi abusoit visiblement de son autorité pour véxer ses sujets?

R. Du tems des Apôtres, les dépositaires de l'autorité en abusoient visiblement contre les Chrétiens, comme S. Paul nous l'apprend. "Nous ne voulons pas, mes frères, dit-il aux Corinthiens, vous laisser ignorer la persécution que nous avons essuyée en Asie, nous avons été accablés outre mesure, jusqu'à trouver même la vie ennuyeuse." Non enim volumus ignorare vos, fratres, de tribulatione nostra quæ facta est in Asia, quoniam supra modum gravati sumus supra virtutem, ita ut tæderet nos etiam vivere. (2 cor. 1.) Or cet Apôtre, loin d'inspirer aux sidèles des sentimens de révolte, leur fait voir par sa conduite, qu'un vrai disciple de J. C. ne se permet dans la tribulation ni impatience, ni murmure; et que toujours soumis aux volontés de Dieu, il adore avec résignation la main de ce Père qui

l'éprouve. Les trois premieres siècles furent pour l'Eglise des siècles d'oppression, et pendant tout ce tems les Chrétiens souffrans conserverent inviolablement le caractère de brebis: on ne les vit jamais, quelque fût leur nombre, se soustraire à l'obéissance. C'est ce que S. Cyprien faisoit remarquer à Démétrien, l'un de plus grands ennemis du Christianisme. "Admirez notre patience, lui disoit-il, de ce qu'un peuple si prodigieux ne se venge pas de votre injuste violence." Nemo nostrum quando apprehenditur, reluctatur, nec se adversus injustam violentiam vestram, quamvis nimius et copiosus noster sit populus, ulciscitur. (EP. AD DEMET.) Non seulement ils ne se révoltoient pas, mais ils ne songeoient pas même à se révolter, tant la loi de la foumission étoit profondément gravée dans leurs cœurs. Héritiers de la même Foi, nous ne pouvons sans crime nous écarter de leurs principes, et comme eux, nous devons demeurer fidèles à l'autorité, même dans les regnes les plus difficiles.

- D. On peut supposer un Roi impie qui, entêté de ses opinions dangereuses, voudroit les faire adopter, et bouleverser ainsi la véritable Religion dans ses Etats: dans cette hypothèse, est-on encore tenu à l'obéissance?
- R. L'Empereur Constance étoit Arien, Julien l'Apostat étoit impie, jusqu'à vouloir rétablir l'idolatrie : l'un et l'autre persécuterent leurs sujets Catholiques : toutesois, il ne passoit pas moins pour constant qu'il n'étoit permis de rien entreprendre contr'eux, et qu'on devoit leur obéir dans ce qui concernoit le gouvernement temporel de l'Empire. C'est ce qu'enseignoit S. Hilaire; c'est ce qu'enseignoit le grand Osius, en écrivant à Constance au nom de tous les Evêques. S. Athanase n'avoit point d'autres sentimens, lorsqu'il protessoit au même Empereur de lui être toujours obéissant, et lui déclaroit, que lui ettous les Evêques Catholiques dans toutes leurs Assemblées, lui souhaitoient une longue vie, et un regne heureux. Luciser de Cagliari adressa

un Livre à cet Empereur, où il établit, comme maxime certaine, qu'on demeure toujours débiteur envers les Puissances Souveraines, selon le précepte de l'Apôtre. Or, tous ces faits sont plus que suffisans pour démontrer à tout Catholique qu'on doit rester sidèle au Souverain, quoiqu'impie et pérsecuteur. Ses impiétés et ses persécutions ne lui sont rien perdre de son autorité: mais, d'un autre côte, son autorité ne s'etendant pas sur le Spirituel, il ne peut s'ériger en arbitre de la conscience de ses sujets, et le sorcér d'embrasser ses reurs. "Dieu vous a commis l'Empire, et à nous l'Eglise, disoit Ossus à Constance..... Ainsi ni l'Empire ne nous appartient; ni l'encentoir, ni les choses sacrées ne sont à vous."

Les fidèles doivent donc demeurer foumis au Roi, pour le gouvernement de l'Etat qui lui est consié; et à l'Eglise Catholique, pour le soin spirituel de leurs ames dont elle est chargée. Leur devoir, dans ces conjonctures pénibles, est de rester inébranlablement appuyés sur leur Foi comme sur une ancre immobile, possedant leur ame en paix, comme parle l'Ecriture; d'adresser à Dieu d'instantes et serventes prières pour le salut du Souverain, asin que Dieu le ramene à la vérité; mais pour le souverain, it ne peut le contraindre en aucune manière de sortir de l'Eglise Catholique, Apostolique et Romaine, la seuse qui ait le pouvoir de conduire l'homme au port du falut, puisqu'elle est sa seuse que J. C. ait sondée sur la terre, et dont il soit le Ches.





#### CHAP. IV.

## De l'Obéissance due aux Agens du Roi.

D. EsT-on obligé d'obéir aux Agens de l'Autorité Royale, c'est-à-dire, aux Officiers de Justice, d'Armées, et autres que le Roi commet pour les details du Gouvernement?

R. Les raisons qui prouvent qu'on doit l'obéissance au Roi, prouvent en saveur de ses Agens. C'est le Souverain qui se sert de leur ministère, pour faire médiatement ce qu'il ne lui est pas possible de remplir par lui-même. Les sorces humaines ne lui permettent pas de suffire seul à tout : il est donc nécessité d'avoir des Agens qui le representent dans les dissérences branches de l'administration : or ces Agens doivent être obéis dans l'exercice de leurs sonctions.

L'Ecriture fait mention de différens officiers établis par les Rois de Juda. Sous David, Joab avoit le commandement des Armées, Bananias la conduite des Légions Céréthi et Phéléthi. Asémoth étoit chargé des Finances, Josaphat des Registres, Achitophel étoit Confeiller du Roi, Ezri étoit proposé pour l'Agriculture, &c. (2 REG. 8 1. PARALLE. 27.)

Les Publicistes Modernes conviennent de la necéssité de ces dispositions. "Comme le Gouvernement Souverain regarde l'ordre universel de l'Etat, dit Domat, et qu'il s'étend à tout ce qui doit composer cet ordre, et former la police générale, pour l'administration de la justice, pour les arme, pour les finances, et pour tout ce qui peut demander l'usage de l'autorité, le Souverain a le droit de remplir les charges et les em-

plois nécessaires pour toutes ces dissérentes parties de l'ordre, de personnes qui en exercent les sonctions, de marquer à chacun les siennes, et de leur donner la dignité, l'autorité, et les autres caractères propres pour celles qui leur sont commises."

- D. Sur quels principes fondez vous cette obéissance qu'on leur doit?
- R. Elle est fondée sur le pouvoir que le Souverain leur consie, et sur les avantages que la société en retire. Elle ne peut être contestée par un Chrétien. S. Pierre nous enseigne, qu'on doit obéir, non seulement aux Rois, mais encore aux Chefs qu'ils envoyent: Sive Regi, quasi præcellenti, sive Ducibus, tanquam ab eo missis. (1 PET. 2.) S. Paul nous montre tout agent de l'autorité comme étant ministre de la justice divine pour réprimer l'audace des méchans: Dei enim minister est: vindex in iram ei qui malum agit. (ROM. 13.) Et cet Apôtre nous sait un devoir de leur obéir, non seulement par crainte, mais encore par motif de conscience: Non tantum propter iram, sed etiam propter conscientiam. (IBID.)

C'est donc une maxime certaine qu'on doit l'obéissance à tout Officier, dépositaire de l'autorité du Prince. De l'insubordination naît la consusion, stéau destructeur des Empires.

- D. D'après les principes établis, on leur doit l'obéiffance; mais leur doit-on aussi la vérité?
- R. La vérité est inséparable de l'obéissance. Celui qui trompe un Supérieur, par là même désobéit. Le Citoyen doit donc dire la vérité, étant juridiquement interrogé par le Magistrat: le Soldat doit la dire, lorsqu'il est interrogé par son Officier. Tous ensin doivent dire la vérité, quand il s'agit d'instruire les agens de l'autorité sur des saits dont ils ont droit de connoître.

re



#### CHAP. V.

### De l'Acquit des Charges Publiques.

## D. N'Y a-t-il pas des charges à supporter dans l'Etat?

R. La Patrie est une mère, les Citoyens sont ses ensans, elevés et conservés dans son sein. Par un retour nécessaire, ils doivent sournir à ses besoins et à sa défense: ils sont donc obliges de lui preter le secours de leurs personnes et de leur fortunes: de leurs personnes, pour la désendre au décans et au déhors: de leurs sortunes, pour sournir aux frais que se besoins, que sa conservation et sa désense exigent. Nul ne milite à ses dépens, et ceux qui ne militent pas, doivent aider de leur sonds ceux qui travaillent pour la cause commune, asin que tous les membres concourent proportionnellement à la conservation du corps politique: par où l'on voit que, dass un Etat, il y a nécessairement des charges à supporter.

D. Quelles sont ces différentes charges que l'on doit supporter dans un Etat?

R Les seules dont nous occuperons ici sont, la Milice et les 1m ôts. Elles portent nécessairement sur le peuple, c'est-à-dire, sur tous les sujets dé l'Etat. Le peuple en effet doit fournir des hommes pour entretenir les armées: car il est impossible à un Etat de subsister sans armées et sans forces; autrement il seroit au dedans le jouët des agitateurs, et au dehors la proie du premier usurpateur, qui viendroit le soumettre à son gré et lui dicter des Loix: d'un autre côté, il est impossible à l'Etat d'avoir des armées et des forces, si le peuple, qui en forme le corps, ne lui fournit des hommes: il doit donc supporter cette premiere charge publique. La seconde découle du même principe: l'État est obligé d'entretenir les hommes qui composent ses armées: or étant pour defendre les personnes et les propriétés de tous, ils doivent être à la charge de tous: tous parconféquent doivent concourir, par l'acquit des impôts, à payer cette dette incontestable. Ce ne seroit pas assez de remplir cet objet; le peuple doit de plus fournir aux dépenses qu'exige le maintien de la chose publique. Tous sont membres de la Société; mais tous ces membres ne forment qu'un corps. Or tout corps ne se soutenant, et ne se conservant que par le secours de tous ses membres, il suit, que, dans un Etat, quiconque en est membre, doit aider et concourir à sa conservation, lorsqu'il en est requis par le Souverain, qui en est la tête.

- D. De quelle manière le peuple est-il obligé de remplir la premiere charge personnelle, qui est la milice?
- R. Il peut la remplir de trois manières; 1°. en s'enrôlant de son propre gré pour servir dans les armées; 2°. en subissant la loi du sort; 3°. en marchant à l'or. dre du Souverain, qui demande, et leve des hommes de telle prosession, de tel art, de telle taille, ou de tel âge.
- D. Comment peut-on prouver cette obligation du peuple envers l'Etat?
- R. On peut aisément la prouver par l'exemple de soutes les Nations connues, tant anciennes que moder-

nes: toutes, sans exception, ont eu leurs soldats et leurs armées. On fait que, chez les Perses, les Grecs et les Romains, l'obligation de servir personnellement la Patrie étoit sacrée, et on ne peut douter que la profession militaire ne soit dans l'ordre de la Providence. On voit dans les Livres Saints, que Dieu se déclara quelquesois. d'une manière frappante, protecteur de ces courageux guerriers, qui marcherent à la tête de son peuple, en implorant son assistance. Tantôt il envoya des Anges qui piécedoient les Juifs dans la bataille, protégeoient leurs Chefs, foudroyoient leurs ennemis, et répandoient au milieu d'eux la confusion et le désordre: Ducatum Judæis præstantes... in adversarios autem tela et fulmina jaciebant, ex quo & cacitate confust, & repleti perturbatione, cadebant. (2. MACH 1.) Tantôt il envoya son Ange qui, dans une seule nuit, frappa de mort centquatre-vingt-mille hommes de l'armée de Sennachérib. (4. REG. 19) S. Paul faisant un éloge accompli des Gedéon, des Barac, des Samson, des Jephté, des David, qui, animé de la foi la plus vive, montrerent un courage invincible, pour défendre leur Religion, leurs foyers et leur Patrie, nous prouve le cas qu'il faisoit de l'amour de bien public. Les premiers Chrétiens se condustirent teujours conformément à ces principes. "Nous iommes, disoient-ils par la bouche de Tertullien, dans une diologie, présentée au Sénat et aux Magistrats, nous fomme, comme tous les autres Citoyens, dans les exercices ordinaires: nous labourons, nous naviguons, nous faiions la guerre avec vous. " " J'ai été sept-sois à la guerre, dijoit S. Jules aux Magistrats, dans le tems de jon martyre, et je n'ai jamais résisté aux Puissances, ni recule dans les combats, et je m'y suis melé aussi avant que m compagnons; mais si j'ai été si sidèle dans de bats, croyez-vous que je le fois moins dans celuici, q i est bien d'une autre importance. " (ACT JUL. AVERT. 5 AUX PROT.) E fin la Legion Thebaine fournit un exemple à jamais mémorable, qui prouve que,

dans l d'hui

D.

R.
peuve vent
hors
pofés
voir
inju
préf

pay

ave

Je à le tr

tio

dans les premiers tems du Christianisme, comme aujourd'hui on se faisoit un devoir de servir la Patrie.\*

D. Est-il permis de se faire exempter de cette charge publique?

urs les

a-

on

oit

is,

IX

n

25

t

t

- R. Ceux que les Loix et le Monarque en exemptent, peuvent licitement profiter de ces exemptions, qui doivent toujours avoir pour objet l'utilité publique; mais hors ce cas, on ne peut se faire exempter sur de faux exposés, ni à l'aide de la faveur. On doit être surpris de voir des hommés de probité d'ailleurs, se prêter à des injustices de cette nature: les agens de l'autorité royale préposés pour faire des levées d'hommes, sont obligés en conscience de repousser des sollicitations de ce genre avec indignation.
- D. La seconde charge, c'est-à-dire, l'obligation de payer les impôts, est-elle aussi réelle que la premiere?
- R. Oui: l'Etat ne peut subsister sans une contribution commune, saite par tous et pour l'utilité de tous: Jesus-Christ commande expressément de payer le tribut à César. L'Apôtre S. Paul répéte le même précepte; "payez, dit-il, le tribut à qui vous devez le tribut, et les impôts à qui vous devez les impôts." Cui tributum, tributum; cui vestigal, vestigal. (ROM. 13.) Les pre-
- \* On sait le Martyre de cette Sainte Légion, où tant de braves soldats, que l'ennemi avoit toujours vus intrépides dans les combats à l'exemple de S. Maurice qui les commandoit, tendirent le col, comme des agneaux, à l'épéé du persécuteur. O Empereur, dissoient-ils, Nous sommes vos soldats; mais nous sommes serviteurs de Dieu: nous vous devons le service militaire, mais nous lui devons l'innocence: nous sommes prêts à vous obéir, comme nous avons toujours fait, lorsque vons ne nous contraindrez pas de l'offencer. Pouvez-vous croire que nous puissions vous garder la foi, si nous en manquons à Dieu? Notre premier serment a été prêté à J. C. et le second à vons: croirez-vous au second, si nous violons le premier. (v. AVERT.

I 2

im

pa

ces

G

fai

CL

le

et

h

C

miers Chretiens s'acquittoient de cette charge avec la probité, la droiture qui faisoit leur caractère distinctif, et déclaroient aux Empereurs Payens, sans crainte d'être démentis, qu'ils ne manquoient à rien, ni envers Dieu, ni envers l'Empereur et sa famille, et qu'ils payoient sidèlement les charges publiques, selon le commandement de J. C., "Rendez à César ce qui est à César." (ATHENAG. LEGAT. PRO CHRIST.)

- D. Cette obligation ne doit-elle pas être proportionnellement égale, et le poids des impôts ne doit-il pas peser sur chacun, à raison de ses facultés?
- R. Rien n'est plus equitable, et la justice distributive exige, que celui qui a plus, paye davantage, et que celui qui a moins, ne paye qu'en raison de ses moyens. C'étoit un des motifs pour lequel, sous les regnes précédens, le jet de la taille se faisoit tous les ans, asin de varier l'imposition de chaque particulier, selon le changement qui se trouvoit dans sa fortune.\*
- D. Selon vous, le poids des impôts doit peser sur chacun, en raison de ses facultés. Or ce principe si juste n'est pas suivi dans la pratique.
- R. Ce vice ne peut être imputé ni au Roi, ni à la forme du Gouvernement: l'un et l'autre réclament contre cet abus. L'intention du Roi et le vœu de Loix est, que chacun ne porte de l'impôt, que le juste polds qu'il doit porter. L'injustice qui peut se trouver dans ce genre d'administration vient, ou de la soiblesse, ou de l'impéritie, ou de la mauvaise volonté, trop so vent vindicative, de ceux qui président à la répartition des
- \* En France, le Clergé n'étoit pas sujet à la taille, il est vrai: mais il acquittoit sa redevance d'une autre manière. Par s' s décimes, il payoit, de l'aveu de M. Necker lui-même, plus, en proportion, que les autres Corps de l'Etat. De plus, tout fermier, qui faisoit valoir des biens Ecclésiastiques, payoit la taille en raisson de son faire-valoir.

impôts: ils sont responsables devant Dieu, s'ils n'ont pas employé les moyens convenables pour empêcher ces injustices.

avec la

istinctif,

te d'être rs Dieu,

payoient

mande-

léfar."

onnelle-

eser sur

stribu-

ge, et

de ses

us les

us les

ulier,

acun, I pas

à la

con-

OIX

oids

on ent des

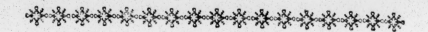
ai: dé-

er,

\*

D. Que doit faire le particulier qui se trouve grévé sutre mesure?

R. Sa position devient embarassante, parceque le Gouvernement ne peut sans l'examen le plus sérieux, faire droit sur les requêtes des plaignans, vû que ceux qui sont le moins lesés jettent souvent les plus hauts cris: cependant il peut recourir aux agens supérieurs, leur porter sa plainte, exposer le juste état de sa cause, et obtenir par ce moyen une décharge proportionnée. Cette partie de l'administration, facile, si tous les hommes etoient justes, est peut-être une des plus difficiles dans la pratique : les ménagemens politiques, les animosités domestiques, les intérets particuliers, les passions humaines, en un mot, entravent tous les jours les règles de la justice Dans tous les Gouvernemens il se trouve des abus sur ce point: il est impossible à l'autorité d'y remedier : le remède ne peut venir que du peuple. Les abus disparoitroient, si tous les citoyens se rendoient réciproquement la justice qu'ils se doivent, et qu'ils doivent à l'Etat. Il est permis de former des vœux pour un changement si desirable: mais en attendant que le Ciel les exauce, nous pouvons. terminer cet article en disant avec Tacite: " Que partout où il y aura des hommes, il y aura des défauts. Vitia erunt, donec homines.



CHAP. VI.

## De la Subordination sociale.

## D. QU'est-ce que la Subordination sociale?

R. La Subordination fociale est la soumission aux Loix, que l'harmonie générale et l'utilité commune de la société impose à tous les membres qui en sont partie, pour leur avantage mutuel.

## D. A quelle époque faites-vous remonter l'origine des Sociétés?

R. Elle se perd dans la nuit des tems. Les livres de Moyse, les plus anciens qui existent au monde, nous montrent les hommes, même avant la Loi écrite, vivant déjà en société réglée: ils avoient leurs Rois, leurs Prêtres, leurs serviteurs; et on voyoit exister parmi eux des loix, des usages et des coutumes. lech étoit Roi de Gérara: Melchisédech, Prêtre du Dieu vivant, étoit Roi de Salem. Ils connoissoient des loix pour les mariages; ils admettoient des droits d'ainesse parmi leurs enfans, ainsi que le prouve l'exemple de Jacob et d'Esau: enfin ils avoient des coutumes pour la conservation de leurs propriétés, et ils les acquéroient ou les aliénoient, ainsi qu'on le voit par la conduite d'Abraham, dans l'acquisition qu'il sit d'un droit de sépulture pour Sara son Epouse et pour lui, dans la propriété d'Ephron fils de Séor. L'histoire du Patriarche Joseph nous fait voir les Egyptiens vivans en société sous un Roi, comme on y vit aujourd'hui; et il n'y a nul doute que l'origine des Sociétés ne remonte jusqu'au berceau du genre humain.

#### D. Qui a pû déterminer les hommes à vivre en Société?

R. Leurs besoins mutuels et l'intention du Créateur. Qu'on lise la Genèse, on verra les sociétés se sormer et les hommes contracter des rapports réciproques dans la même proportion, que le genre humain se multiplie. "Il n'y a que la société et ce commerce de bienfaits, dit Sénéque, liv. 4. c. 118. qui rendent la vie commode, et qui nous mettent en état de nous défendre contre les insultes et les invasions imprévues. Quel seroit le sort du genre humain, si chacun vivoit à part? d'hommes, autant de victimes pour les animaux, un fang fort aise à répandre, nulle défence, en un mot, la foiblesse même....Les forces qui lui manquent quand il se trouve seul, il les trouve avec ses semblables. nature, pour le dédommager, lui a donné deux choies qui lui rend la supériorité sur les animaux, je veux dire, la raison et la sociabilité, par où celui qui ne pouvoit réfister à personne devient tout. La société lui donne l'empire sur les autres animaux; la société fait que, non content de l'elément où il est né, il étend son domaine sur la mer. C'est la même union qui lui fournit les remèdes dans ses maladies, des secours dans sa vieillesse, du soulagement à ses douleurs, à ses cha-C'est elle qui le met, pour ainsi dire, en etat de braver la fortune. Otez la fociabilité, vous détruisez l'union du genre humain, d'où dépend la conservation et le bonheur de la vie." Tels étoient les sentimens de Sénéque sur la Société.

X

de

e,

les

es

e,

e,

ıs,

Ir-

é-

du

les

its

n-

es

la

un

11,

du

Dieu a donné à l'homme une constitution physique, des facultés et des talens qui demandent sensiblement cet état. Sa constitution physique l'exposeroit à périr à chaque instant par la maladie et mille accidens facheux, s'il étoit à vivre seul. La faculté de la parole,

qui, hors de la fociété, est de nul usage, montre qu'il est destiné pour cette sin; et les talens que la nature a voulu partager et distribuer disséremment, en donnant aux uns une aptitude à faire certaines choses, qui sont comme impossibles à d'autres, tandis que ceux-ci, à leur tour, ont une industrie qu'elle a resusée aux premiers, sont des indices manifestes de la destination de l'homme pour la société. Si leurs besoins naturels les sont dépendre les uns des autres, les dissérens talens qui les rendent propres à s'aider mutuellement, les attachent et les unissent. Pour assurer leur tranquillité et leur bonheur, il ne saut plus qu'une subordination judicieuse, qu'une soumission sage aux loix générales et particulieres de la société.

D. Quelles sont les Loix générales et particulières de la Société, auxquelles vous voulez soumettre les hommes?

R. Les voici: 1°. Ils ne doivent jamais chercher leur avantage particulier au préjudice du bien public, qui doit faire la règle suprême de leur conduite. Les Payens mêmes ont apperçu la sagesse et la nécessité de ce principe. " Nous devons tous, dit Ciceron, entrer dans les desseins de la Nature, et suivre notre destination, en contribuant, chacun du fien, pour l'utilité commune, par un commerce réciproque et perpétuel de services et de bons offices, n'étant pas moins empresses à donner qu'à recevoir, en employant non seulement nos soins et notre industrie, mais nos biens mêmes à serrer de plus en plus les nœuds de la société humaine." Long-tems avant Cicéron, Platon avoit dit que les hommes n'étoient pas nés pour eux-mêmes, mais pour leur Patrie : et c'étoit une maxime des Stoiciens, que si les productions de la nature étoient pour les hommes, les hommes étoient nés les uns pour les autres, c'est-à-dire, pour s'entr'aider et se faire du bien mutuellement.

2°. L'esprit de Sociabilité doit être universel, ou doit s'étendre à tous les hommes. En effet, la Société humaine embrasse tous les individus avec lesquels on

peut avoir commerce, puisqu'elle est fondée sur les relations qu'ils ont tous ensemble, en conséquence de leur nature, de leur état et de leurs besoins.

- 3°. Il faut rendre à tous le dégré d'estime, d'honneur et de soumission qui leur appartient selon leur état, leur rang et le poste qu'ils occupent dans la Société. Qu'on cesse de les honorer et de leur être soumis, leur autorité ne sera plus qu'un vain fantôme; ils deviendront sans puissance et sans force, et bientôt on ne verra plus, ni police dans les Etats, ni harmonie dans les conditions, ni ordre dans les familles. "C'est par la seule autorité du Gouve nement, dit M. Bossuet, que l'union est établie parmi les hommes... lorsque chacun, renonçant à sa volonté, la transporte et la réunit à celle du Prince et de Magistrats... il affermit celle-ci au préjudice de la sienne. On y gagne: car on trouve dans la personne de ce Suprême Magistrat plus de force, qu'on n'en a quitté pour l'autorite, puisqu'on y trouve la force de la Nation toute en ère." (FOLIT. liv. 1. art. 3.)
- " Que l'autorité cesse, dit encore le grand Evêque de Meaux, tout sera en confusion, comme l'univers entier tomberoit à chaque instant dans le néant, si la Puissance divine cessoit de le soutenir." Qu'on résléchisse en effet, et on verra que le Père à la tête de sa famille, le Magistrat à la tête de sa ville, le Roi à la tête de l'Etat, sont comme des ressorts, qui, dans leurs places respectives, remuent et mettent dans une fage activité les différentes parties de la machine politique et sociale, pou le bien commun de tous ceux qui en forment l'enfemble. C'est par leur ministère que tou les membres de la Societé eloignent tout ce qui leur est nuisible, approchent ce qui jeur est utile, et jouissent de ces avantages qu'ils ne pourroient se procurer, 'ils étoient abandonnés à eax-mêmes, et réduits à vivre seils. Nous avons donc en ration de dire qu'on doit rendre à chacun le degré d'estime, d'honneur et de soumission qui lui est dû selon son état, son rang et le poste qu'il occupe.

nt

à

es

ur

fi

les

re,

ou

té

OR

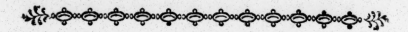
L'Apôtre lui-même a consacré ces maximes: il fait un devoir à tous d'aimer leurs semblables, de rendre à chacun ce qu'ils lui doivent, de craindre celui qu'il faut craindre, et de ne jamais refuser l'honneur à qui l'honneur est dû: Reddite ergo omnibus debita.... cui timorem, timorem, cui honorem, honorem. Il veut que les Chrétiens ne soient redevables en rien, et ne manquent conséquemment à personne. Nemini quidquam debeatis, nisi ut invicem diligatis. (ROM. 13.) La seule dette qu'il consent de laisser subsister en eux, est l'honorable dette de la Charité fraternelle, qui doit toujours renaître dans le cœur du Chrétien, quelque foit l'acquit journalier qu'il en puisse faire; parceque, selon le grand commandement de J. C., le vrai disciple de l'Evangile ne peut vivre un instant exempt du précepte de l'amour de Dieu et de l'amour du prochain.

D. Ces principes, tout lumineux qu'ils paroissent, ne gênent-ils point au fond la vraie liberté de l'homme?

R. Ils gênent seulement le libertinage et la licence, si funestes aux familles, à la société et à l'Etat; mais ils assurent à l'homme sa véritable liberté et son bonheur. Que chacun prenne l'amour du bien commun pour sa règle suprême, qu'il soit social envers et avec tous les hommes, qu'il rende à son prochain ce dégré d'honneur, d'estime et de soumission qui lui est dû; dès ce moment les vices anti-sociaux disparoitront, pour faire place aux vertus les plus douces, les plus utiles et les plus belles.

En effet, 1°. que chacun porte toujours en son cœur l'amour sincère du bien commun, dès lors plus de factions, plus de séditions, plus de révoltes: que chacun ait pour objet le bien commun, dès lor, plus de perfidies, plus de trahisons, plus de dilapidations de la chose publique: tous au contraire s'empresseront de concourir au bien général de l'Etat. 2° Que l'on soit social envers et avec tous le hommes, dès lors plus de dureté, plus d'inhumanité, plus de violence, plus d'in-

justice: tous seront doux, affables, honnêtes: et la société jouissant de tous ses droits, de tous ses charmes,
fera de la Patrie un séjour de délices. 3°. Ensin, que
l'on rende à chacun ce dégré d'honneur, d'estime et de
soumission que lui est du, Rois, Princes, Magistrats,
Militaires, hommes publics, et généralement parlant,
tous les agens de la société, opereront le bien avec
aisance, feront regner les loix, protegeront les propriétes et les personnes, et mettront les individus dans
l'heureuse position de jouir librement de leur existence
la plus paisible et la plus agréable. Les individus, à
leur tour, religieusement soumis aux agens supérieurs,
feront le bonheur et la gloire de ceux qui gouvernent:
par ce moyen, la tranquillite publique sera dès ce monde
ha douce récompense de la sidélité à ses devoirs.



CHAP. VII.

#### De la Subordination individuelle.

## D. QU'est-ce que la Subordination individuelle?

R. La Subordination individuelle ou personelle, telle que nous la prenons ici, est la soumission de chaque particulier aux loix qui sont relatives à sa personne, son état et son rang. Il n'existe point d'homme sans rapports directs ou indirects, prochains ou eloignés: or, ces rapports disférens nous imposent à tous des obligations propres, des devoirs personnels. Les méconnoitre, c'est un crime; les observer, c'est un acte de vertu. L'objet de la Subordination individuelle, est de porter chaque particulier à les remplir avec cette impartiale exactitude, qui fait le caractère de l'homme de bien.

D. Ne sembleroit-il pas, qu'après avoir exigé la Subordination sociale, on pourroit se dispenser d'exiger cette autre espèce de Subordination que vous appellez individuelle ou personelle?

R. La Subordination sociale, quoique nécessaire, ne fauroit suffire, vû qu'elle est trop générale, et ne touche pas les individus d'assez près: il faut de plus une application spéciale de ces principes aux dissérentes personnes, selon leur position et leur état. Chacun alors se les appliquant d'une manière particulière, et les pratiquant avec sidélité, il en résulte un ensemble qui forme une société régulière et complette.

D. Qu'exigez-vous de chaque particulier pour le trouver irréprochable du côté de cette espèce de Subordination que vous nommez individuelle?

R. Il faut qu'il se montre attentif à remplir avec exactitude les différentes obligations qui lui sont propres et personnelles, non point par un motif de politique humaine, non point pour garder les dehors imposans de l'apparence; mais par religion, par vertu, et toujours dans la vue de s'acquitter non seulement envers Dieu, mais encore envers les hommes. C'est ce que S. Paul nous infinue par ces paroles: Providentes bona non tantum coram Deo, sed etiam coram hominibus. (ROM. 12.) Quiconque examine l'Evangile de près, y trouve cette espèce de subordination, inculquée en mille endroits. Ce Livre Sacré développe les devoirs des enfans envers leurs pères, des pères envers leurs enfans, des maris envers leurs femmes, des femmes envers leurs maris, des serviteurs envers leurs maîtres, des maîtres envers leurs serviteurs, &c. il avertit les Rois et les Sujets, les Prêtres et les Peuples, les Magistrats et les Citoyens. les Officiers et les Soldats, les hommes de toutes les classes, de remplir avec exactitude leurs obligations personnelles, les devoirs de leur Etat. A l'observation fidèle de ce falutaire avertissement est attachée la récompense, comme à sa transgression est attaché le châtiment: preuve évidente, que la subordination personnelle est de précepte, et non pas de simple conseil.

telle

par-

e, ion

s rap-

: or,

oliga-

écon-

te de

e, elt

cette

omme

Subor-

ette auviduelle

ire, ne

touche

ine ap-

es per-

et les

D. La croyez-vous si nécessaire à l'ordre social, que la Religion ait du s'en occuper?

R Les Payens eux-mêmes en ont reconnu la nécessité. Econtons les reflexions de Dion-Crassus raisonnant sur cet article: " Pour moi, dit il, je ne crois pas qu'il soit convenable de voir un homme en place, le Magistrat d'une ville, céder à ceux qui lui sont soumis, ni qu'on puiste sauver la chose publique, lorsque l'on voit que

ceux qui doivent obéir veulent s'emparer du commandement. " Ego verò neque decorum existimo ut Rector civitatis subditis cedat, neque spem esse ad salutem, si quod parere positum est, velit imperare. " En effet, continue-t-il, quel ordre peut exister dans une famille, si les jeunes gens méprisent les anciens? Quelle espérance de guérison peuvent avoir les malades, s'ils rejettent les avis du médecin? Et quel moyen peut avoit l'équipage d'éviter le naufrage, si les matelots resusent d'obeir au Pilote?" Cogitate enim quis futurus sit ordo in familia, si à junioribus senes spernantur? Unde sanitas ægrotantibus, si non per omnia medicis pareant? Quid tuti navigantibus, si plebs nautica gubernantium jussa contemnat? Or il en est ainsi de la Société entière, si la subordination n'y est pas gardée. Voulant prévenir ce désordre, la nature a statué comme une chose indispensable et nécessaire parmi les hommes, que les uns fussent pour commander et les autres pour obéir: Natura quippe id necessarium & bominibus salutare, ut alii quidem imperent, alii verò pareant. C'est donc une Loi, selon ce docte Payen, c'est donc un ordre de la nature, que chacun soit à sa place, ceux-ci pour commander, ceux-là pour obeir.

La Religion commande cette subordination, et il est nécessaire qu'elle le fasse. Il est en esset un grand nombre d'actes domestiques et privés que les Loix humaines n'atteignent pas, puisqu'elles ne sauroient punir que les fautes extérieures et publiques. La Religion plus active, plus forte, plus pénétrante, suit, atteint et frappe l'homme jusques dans l'intérieur de sa maison, jusqu'au sein de sa famille, jusqu'au fond de sa conscience; et si elle le trouve coupable de la plus secréte infraction, l'accuse, le juge et le condamne au tribunal de ce censeur incorruptible. Elle voit tout, rien ne peut échapper à son œil vigilant; et c'est avec bien de la justice, que l'Apôtre a dit d'elle: " La parole de Dieu est vivante et efficace, et elle perce plus qu'une épée à deux tranchans: elle entre et pénétre jusques dans les replis de l'âme et de l'esprit ;... et elle démêle les pensées et les

n-

a-

il,

nes ri-

du

Vi-

lo-

si à

bus,

en

n'y

ure

par-

r et

pa-

c'est

ace,

l eft

om-

ines

e les

acti-

eappe qu'au et si l'acnseur per à que vante tranlis de et les mouvemens du cœur." Vivus enim est sermo Dei, & esticax, & penetrabilior omni gladio ancipiti: & pertingens usque ad divisionem animæ ac spiritus;... et discretor cogitationum & intentionum cordis." (HEB. C. 4.) La Religion désend, non seulement, de parler désavantageusement du Prince, et de tous ceux qui ont en main l'autorité; mais même d'en former des jugemens désavorables dans sa pensée. Diis non detrahes, & Principi populi tui non maledices. (EXOD. 22.) In cogitatione tuâ Regi non detrahas. (ECGL. 10.) "Ainsi, dit M. Bossuet, la Couronne des Princes est hors d'atteinte: la Religion leur a érigé un trône dans le lieu le plus sûr de tous, et le plus inaccessible, dans la conscience même où Dieu a le sien, et c'est le fondement le plus assuré de la tranquillité publique." (SERM., sur l'Unité de l'Eglise.)

- D. Que faudroit-il penser d'un homme qui resuseroit de porter le joug de cette salutaire subordination, & d'en subore les règles?
- R. Il faudroit penser que ce seroit un homme hors du chemin du salut, puisqu'il méconnoîtroit la voix de la nature et de la Religion; un véritable ensant de Bélial, qui ne voudroit pas obéir au Seigneur, auteur de toute subordination; un homme, en un mot, que les gens de bien ne devroient connoître, que pour éviter sa société et sa présence.



#### CONCLUSION.

A vu que la Constitution du Christianisme sait à tous ses membres un devoir essentiel de l'obéissance aux Rois, aux Magistrats, et généralement à tous ceux qui sont revêtus de l'autorité du Prince. J. C. et les Apôtres nous enseignerent en esset de la manière la plus positive et la plus formelle, que toute puissance vient de Dieu: Non est porestas, nist à Deo. Nous avons vu, que les Catholiques de tous les lieux, comme de tous les siècles, ont toujours pris ce principe dans un sens strict et rigoureux, et qu'ils ont mis le vice de l'indocilité et de l'indépendance au rang des vices les plus inexcusables. Les soix divines sur cet article sont donc parfaitement d'accord avec les loix

civiles. Mais si nous résléchissons mûrement sur la nature et l'esprit de la vie sociale, nous découvrirons un autre genre de subordination, de dépendance, dont la police des Etats ne pouvoit s'occuper, parceque cette police toute humaine ne peut agir que sur les actes extérieurs, et qu'il n'y a que la Religion seule qui voyant tout, discernant tout, peut régler, diriger jusqu'aux actes secrets, jusqu'aux mouvemens intérieurs de l'homme. Mais si les loix civiles ne l'ordonnent pas par impuissance, el es la sollicitent et la demandent par justice: et l'Evangile, plus essicace et plus puissant, en sait à tous ses disciples une obligation réelle, un devoir indispensable. On comprend sans peine que nous parlons ici, tant de la subordination sociale, que de la subordination individuelle et personnelle.

On appercevra au premier coup d'œil que notre sujet auroit demandé un développement bien plus grand; mais nous croyons être arrivés à notre but. Nous nous sommes proposés uniquement de donner un sommaire de principes, capables de faire appercevoir au grand nombre, que les droits de l'Autel et du Trône sont des droits sacrés, émanés de l'autorité divine. Or il nous semble que nous avons sussifissamment rempli cet objet. Si le peuple veut résléchir un instant sur la nature de ces principes invariables, que nous avons puisés dans les Saintes Ecritures, la Tradition et le consentement unanime de nos Pères, il verra qu'il ne peut, ni toucher à l'Autel, ni ébranler le Trône, sans porter à la

Société les plus violentes et les plus terribles secousses, et sans la précipiter dans un abyme de misères; parcequ'il dérange alors cette belle harmonie dont Dieu feul est l'Auteur et la source. Ne rejettons que sur nousmêmes les malheurs que nous éprouvons : c'est à l'oubli et au mépris des faintes et inviolables maximes que nous venons d'exposer, qu'ils doivent être imputés. Il n'est pas possible à l'homme sensé de s'y méprendre. La pernicieuse lecture de tant d'écrits impies, remplis de paradoxes subversifs de toute Religion et de toute Autorité, ouvrages qui, depuis un demi-siècle, circuloient d'une extrémité du Royaume à l'autre, a séduit les esprits et dépravé les cœurs. Le mépris du Roi, la haine de l'Eglise et de ses Ministres, l'amour de la licence, le libertinage le plus affreux en ont été les suites lamentables. Enfin le moment fatal est arrivé, où le Seigneur, irrité de tant d'excès, nous a livrés à nous-mêmes. Les passions humaines se sont débandées avec fureur, l'explosion s'est faite, et l'Europe entière en a senti la secousse. Le peuple égaré par ses flatteurs, et, dans ses égaremens, moins agité que sutieux, a rejetté J. C. la veille, et le lendemain a réprouvé César. Depuis cette funeste époque, tout n'a plus été dans ce malheureux Royaume, que trouble, anarchie, horreur et confusion. Au lieu de saisir la Liberté, on s'est jetté dans l'Esclavage, et on ne s'est réservé que des regrets, des soupirs et des larmes.

Nous ne connoissons qu'un moyen d'arrêter les sléaux qui nous accablent, c'est de recourir à Dieu dont nous

avons provoqué le courroux, d'implorer humblement sa clémence, de le conjurer de retenir la bride de nos passions, qu'il lui a suffi de lâcher pour nous punir, de le supplier de nous rendre notre Roi, nos Temples et nos Autels. " Prions donc tous ensemble....que ce qui doit finir, finisse bientôt ..... Songeons au malheur des Peuples qui ayant rompu l'unité, se rompent en tant de morceaux, et ne voyent plus dans leur Religion que la confusion de l'Enfer, et l'horreur de la Mort. Fuyons ces esprits libertins, qui, sans savoir ni la Religion, ni ses fondemens, ni son origine, ni fa suite blasphèment ce qu'ils ignorent, & se corrompent dans ce qu'ils savent. Nuées sans eau, dit l'Apôtre S. Jude, Docteurs fans doctrine, qui, pour toute autorité ont leur hardiesse, et pour toute science leurs décisions précipitées: Arbres deux-fois morts & déracinés; morts premièrement, parcequ'ils ont perdu la Charité, mais doublement morts, parcequ'ils ont perdu la Foi; et entièrement déracinés, puisque déchus de l'une et de l'autre, ils ne tiennent à l'Eglise par aucunes sibres : Astres errans, qui se glorifient dans leurs routes nouvelles et écartées, sans songer qu'il leur faudra bientôt disparoître. Opposons à ces esprits légers, et à ce charme trompeur de la nouveauté, la pierre sur laquelle nous sommes fondés, et l'autorité de nos Traditions, où tous les siècles passés sont renfermés, et l'antiquité qui nous réunit à l'origine des choses. Marchons dans les sentiers de nos Pères; mais marchone dans les anciennes mœurs, comme nous voulons marcher dans l'ancienne Foi." (BOSSUET, SERM. fur l'Unité de l'Eglise.)

u

r

é

e

25

a

2,

la

ft

ıx us vous, rester solidement affermis dans la Foi, et ceux qui sont tombés, se relever de leur chute! C'est là surtout la grâce que nous demandons à Dieu. Nous le supplions, nous le conjurons, et pour nous servir de l'expression de l'Apôtre aux premiers Chrétiens d'E-phèse, (CAP. 3) nous sléchissons nos genoux devant le Père de N S. J C. asin que selon les richesses de sa gloire, il fortisse en vous l'homme intérieur par la vertu de l'Esprit Saint, qu'il sasse habiter par sa Foi J. C. dans vos cœurs, et que vous soyez tous sondés et enracinés dans la Charité." Ut det vobis secundum divitias gloriæ sue, virtute corroborari per spiritum ejus in cordibus vestris, in Charitate radicati et fundati. (BREF DE PIE VI. 19 MARS 1792.)

Pro

Ch

Tels sont les vœux du Souverain Pontise, du Vicaire de J. C. sur la terre. Tels surent les derniers vœux de Louis XVI. mourant innocent sur l'échassaud. Tels sont ensin, Peuple infortuné, les vœux, qu'unis d'esprit et de cœur à ces deux ill stres Chess de l'Eglise et de l'Etat, vos Pasteurs, injustement exilés pour la désense de la Foi, ne cessent d'adresser au Ciel pour votre salut.



## TABLE

#### PREMIERE PARTIE.

## SUR LES DROITS DE L'AUTEL.

| •    | iii<br>I<br>12 |
|------|----------------|
| •    |                |
|      | 12             |
|      |                |
|      | 17             |
| -    | 20             |
| ues, | 25             |
|      | 30             |
|      |                |
| -    | 34             |
| ince |                |
| •    | 41             |
| uple |                |
| toit |                |
|      | 46             |
| ant  |                |
|      | 51             |
|      | 57             |
|      | 61             |
|      | F- 119         |

## SECONDE PARTIE.

## SUR LE TRONE.

|            | " N     |          |         |          |        |         | P     | AGE |
|------------|---------|----------|---------|----------|--------|---------|-------|-----|
| Chapitre   | I. Du   | Roi,     | •       | •        | -      | •       | -     | 67  |
|            | 11. De. | Prérog   | atives  | Devo     | irs et | Drois   | ts de |     |
|            | la R    | oyauté,  | -       | -        |        | -       | -     | 74  |
| —          | 111. D  | e la Sou | mission | des Pe   | uples  | enver   | s les |     |
|            | Rois    | ,        | •       | -        |        | -       | •     | 83  |
| [——        | IV. De  | l'Obé    | Sance   | due aux  | x Age  | ns du   | Roi,  | 88  |
|            | v. De   | l' Acqui | t des C | barges   | Publi  | ques,   |       | 90  |
|            | vi. De  | la Sub   | ordinat | ion soci | iale,  | -       | -     | 96  |
|            | vii. L  | e la Su  | bordina | tion in  | ndivid | duelle, |       | 102 |
| Conclusion | n.      |          |         |          |        |         |       | 106 |

